

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

भाग =

किरण २

# THE JAMA ANTIQUARY

Val VII

#### Edited by

Prof Hiralal Jain M.A., LLB.
Prof A.N. Upadhye M.A., D. Litt
B. Kainsta Prasad Jain M.R.A.S
Pt. K. Bhujabah Shastri. Vidyabhushana

PUBLISHED AT
THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY
(JAINA SIDDHANTA BHAVANA)
ARRAH, BIHAR INDIA

DECEMBER, 1941

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर के नियम

'जैन-सिद्धान्त-मास्कर' हिन्दी पाएमासिक पत्र है, जो वर्ष में जून श्रीर दिसम्पर दो मागों मे प्रकाशित होता है।

'जैन-एन्टीक्वेरी' के साथ इसका वार्षिक मृत्य देशके लिये ३) ख्रीर विदेश के जिंगे अ है, जो पेशगी लिया जाता है। १॥) पहले भेज कर ही नमूने की पुरार्थ के

सुविधा रहेगी।

इसमें केवल साहित्य सं प्रवन्धक 'जैन-किं

अस्थतः इत् भा सकते

्रिक्त व्यक्ति श्रीरा के। देनी चाहिये।

जल्द कार्यालय के। देनी चाहिये।

इम पत्र में श्रत्यन्त प्राचीनकाल से लेकर श्रर्वाचीन काल तक के जैन इतिहास, भूगोल शिल्प पुरातत्त्व, मूर्त्ति-विज्ञान, शिला-लेख, मुद्रा-विज्ञान, धर्म्म, साहित्य, दर्शन, प्रभूष

से संबंध रखने वाले विषयों का ही समावेश रहेगा।

तेख, टिप्पणी, समालोचना श्रादि सभी सुन्दर श्रीर स्पष्ट लिपि में लिखकर सम्पाद्ध 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' श्रारा के पते से श्राने चाहिये। परिवर्त्तन के पुर भी इसी पते में श्राने चाहिये।

आन चाहिय । <del>८--२ २--</del> - <del>८</del>-

किसी लेख, टिप्पणी त्रादि को पूर्णतः त्र्ययवा त्र्यंशतः म्बीकृत ऋथवा त्र्यस्वीकृत करने का त्र्यथिकार सम्पादको को होगा ।

श्रस्तीरुत लेख लेखकों के!पास विना डाक-च्यय भेज नहीं लौटाये जाते।

समालोचनुर्धि प्रत्येक पुस्तक की दो प्रतियाँ 'जैन-सिद्धान्त-मास्कर' कार्यात्तय आरा के आहे से ही भेजनी चाहिये।

इर्झें पत्र के सम्पादक निम्न-लिखित सज्जन हैं जो अवैतिनिक रूप से केवल जैन-धर्म के उन्निन और उत्थान के अभिप्राय से कॉर्य्य करते हैं :—

> ्रे प्राफेसर हीरालाल, एम ए, एन एल वी.

प्रोफ़ैसर ए. एन. डपाध्ये, एम. ए , डी. लिट्.

वाबू कामता प्रसाद, एम आर.ए एस.

पिएडत के भुजवली शास्त्री, विद्याभूपए

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

जैन-प्ररातन्त्र-सम्बन्धी पाण्मासिक पत्र

भाग ८

मार्गशीर्ष

किरण २

सम्मदः शोपमर होगुलाल जैन नम् प , गल एल बी प्रोम्ब्रिक्ट किन्न जैनोचे गर्मे ही लिट् किनु वीमता प्रसाद जैन, गर्मे थारे ए यस प्रक मुक्ता शासी, विभागपूर्ण

र्जन सिद्धान्त भवन, श्रारा-द्वारा प्रकाशित

मारत में 3)

विदेश में आ)

एक प्रति का १॥)

ई० सन् १६४१

# विषय•सृची

|                                                                             | ÃS  |
|-----------------------------------------------------------------------------|-----|
| श्रद्धीपानक-सम्प्रदाप—[ श्रीयुन वावृ कामना प्रमाद जैन, एग० प्यार० ए० एस० ।  | £%  |
| मेरी देवगढ़ की यात्रा—[ श्रीयुन पं० के० शुज्यची शार्म्य, विशाम्युग्य 💎 👵    | Eu  |
| जैन-पश्चांग—[ शीयुत पं० नेमिचंद्र जैन, न्याय-ज्योतिप-नीर्व                  |     |
| श्रवणवेल्गोल के शिलालेखों में माँगोनिक नाम-[ श्रीयुन बावू कारका प्रानाव     |     |
| जैन, एस० श्रार० ए० एस०                                                      | ८१  |
| गोम्मट शब्द की व्याल्या की सामर्ण — अन्ति अन्ति ए० एन० उपाये, दी-तिह        | 64  |
| जैन-मुहित्तात्रों की धुमे-नेया—प्रत्यायुत यात्रु त्रियेणी प्रसाद थी॰ ए॰ 💎 🛴 | ९१  |
| जैन प्रागम माहित्य में यज्ञ—[ श्रीयुन श्री० जगदीशचन्द्र, एम० ए०             | ५७  |
| श्राठवी राताब्दिसे प्रतेवर्ती गणिनशास्त्र संबंधी सस्हत व प्राकृत प्रन्थो की |     |
| खोज[ श्रीयुत प्रो० हीराजाज जैन, एम० ए०, एनएन-थी०                            | १०५ |
| तत्त्वार्थभाष्य और त्रकतंक—[ श्रीयुत प्रो० जगदीतचन्द्र जैन, एम० ए०          | ११२ |
| विविध—(१) श्रीवादीमिमह के मंबंध में – िशीयुन प्रा० वी० रोपगिरि राव, एम० ए०  | ११७ |
| (२) वादामि—[ श्रीयुत पं० के० नुजवत्ती शास्त्री                              | ११८ |
| समीचा और प्राप्ति-स्वीकार—(१) पट्राएडागम —[ शीयुन पं०के० भुजवत्ती शास्त्री  | १२१ |
| (२) दानशासनम्— " " "                                                        | १२२ |
| (३) निमित्त-शास्त्रम्—[ श्रीयुत पं० नेमिचन्द्र जैन                          | १२३ |
|                                                                             |     |
|                                                                             |     |

### यन्यमाला-विभाग

प्रशस्ति-संप्रह—[ सं० श्रीयुत पं० के० भुजवली शास्त्री, विद्याभूपण १८५ से १९२

# जैन-सिद्धान्त-भारकर

#### जैनपुरातन्य और इतिहास विषयक पाणमासिक पत्र

भाग उ े - "दिसाचार, १६४६। प्रार्भशोष, बीर नि० स० २४६८ विषया र

अद्भिता क्रिके (स्ट्रिट्यूस (त० श्रीयुत बारू बागता प्रसाद जीत, १७३० श्राद्य प्रस्त

'श्रतिर्द्विपालक लोके व्यानसे मतमञ्जूतम् । कलिकालवल प्राप्य मलिले तैलिविन्दुवत् ॥३०४॥

—श्रीमद्रवाहुचरित्र

अपिरसनन्दी आराये ने अपने 'मन्याहुचरित' नामर प्राय में आह पानक सन्प्रदाय
वा उल्लंख दिया है। उपपुक्त वा दो में बताया है ति 'यह आध्येतनन आहें फारक मन बिन्युग का बन पारर सब लागों में कैन गया, जैसे जन में नेन का किन्दु की? जाना है।' यह भी बनाया है वि 'यह आई पानर दर्शन जिन सम्प्रान् व सक्तवित पूत्र पा विपत्ती कल्या। कल दियारे मूर्य लोगों को गोटे मार्ग में केंमाना है।' औरस्रनन्दीजी अ इस मन की खुनक्यों महमाहुका नि डादरार्यीय दुष्यान क आत में प्राहुम्न हुखा बनाया है और अन्त में निता है' वि 'उपगन्त बल्यीपुर म सम्यूर्णन देने बन्द्र प्रकार करने व पारण दिवस गुप्ति व मृणुक्षा न १३६ वर्ष के बाद प्रेनेगक्यर मा प्रसिद्ध

१ 'श्रीमिनिगद्भवाद्भय सूत्र संख्वाक्यया सन् वित्यम दुमार्ग जनग्रमुख्यमध्रितन् ॥१६॥॥

क्लानि श्वत्यामांनि तस्तिनन्त्रम्यायनः ।
 प्रवतान्यसम् क्यानं क्लाच् व्ययक्रमनन्त्रः ॥८४३
 यन विक्रमम्यानः वर्गम्यस्थिकः गतः ।
 प्रतब्धन्त्रमम् स्थानं व्यवस्थितः ।

एक 'श्राधा वस्त्र' स्त्रीकार कर लिया, जिससे वह श्रपनी नग्नता छिपाने लगे। काएह-श्रमण के चित्र से श्रीरत्ननन्दीजी का दताया हुश्रा साधु का विकृत-रूप प्रमाणित होता है। यदि यह कहा जाय कि कएह-श्रमण को द्वेताम्बरीय ही क्यो माना जाय ? श्रथवा उन जैसे

यह कहा जाय कि कएह-श्रमण को द्वेताम्बरीय ही क्या माना जाय ? श्रथवा उन जस सब ही साधुत्रों के चित्रों को द्वेताम्बरों से क्यों सम्बन्धित किया जाय ? तो, यह तर्क भी तथ्यहीन है; क्योंकि मथुरा-पुरातत्व में एक ऐसा शिलापट भी मिला है, जिससे स्पष्ट के

वह उस सम्प्रदाय की कृति है, जिसे म० महावीर के गमे परिवर्तन की वार्ना मान्य हैं। इस शिलापट का चित्र श्री चिमनलाल शाह की "जैनिका इन नॉर्थ किंडिया" नामक पुस्तक के पृष्ठ २१ पर प्लेट नं० ४ पर छपो हुआ हैं। इसका वर्णन लिखते हुए डॉ० युस्हर ने

िवा है:—
'At his (Nemesale) left knee stands a small naked male, characterised by the cloth in his left hand, as an ascetic and with uplifted right hand"

इवेताम्बरीय मान्यता है कि इन्द्र की आजा से नैगमेश (नेमेश) ने भ० महाबीर का

गमपरिवर्तन किया था। उपर्युक्त शिलापट मे नैगमेश गर्भपरिवर्तन करता हुआ चित्रित किया

-Dr Bulher, Ep Ind., II, 316.

गया है और यह स्पष्ट करने के लिये कि यह मान्यता इवेताम्बरों के पूर्वज, अर्द्ध फालक- श्रमणों की हैं—नैगमेश के पास एक छोटी-सी मूर्ति ऐसे दिगम्बर साधु की अङ्कित की गई है, जिसकी ढेढ़ी कलाई पर खएडवम्ब (ग्रार्द्ध-फालक) लटक रहा है। इस साची से यह स्पष्ट है कि इवेताम्बरीय साधुत्रों ने एकदम इवेतवस्त्र धारण नहीं किया था, बल्कि प्रारंभ में उनके पूर्वगामी आचार्यों ने खएडवस्त्र (ग्रार्द्ध-फाल) अपनी नम्नता छिपाने के लिये प्रहण किया था। इन पूर्वगामी इवेताम्बरीय श्रमणों का उल्लेख श्रीरत्ननन्दीजी ने ठीक ही 'अर्द्ध फालक' नामसे किया है—उन्होंने एक घटित हुई सत्यवार्ता का उल्लेख किया है, जिसका पता, संभव है, 'मावसंग्रह' के रचयिता को न रहा हो। श्रीरंक्षनन्दीजी का सम्पर्क उत्तर भारत से अधिक रहा होगा, इसीसे शायद वह मथुरा के पुरातत्त्व से प्रमाणित होनेवाली घटना का उल्लेख कर सके हैं। अतएव उनके कथन में संशय करना व्यर्थ है और यह कहना कि 'अर्द्ध फालकों' की वार्ता तथ्यहीन और किएत है, गलत है।

प्रत्वा सरहक शीर्पे परिघायार्द्ध फालकम् ॥८१॥ —भद्रवाहुचरित्र, पृ० ५६

१ 'एतञ्च विगम रूप जनानां भीतिकारकम्।

## मेरी देक्गढ़ की पात्रा

[ले॰ श्रीयुत प० के॰ भुजनती शास्त्री निद्याभूपण ]

जिहि आई पी रेलने लाईन, जो देली म वम्बई को गई है उसी पर लिलापुर नाम का स्टेशन हैं। जी तिपुर से देवगढ़ १९ मीन दूर है। यहाँ से यानी वैनगाड़ो, जिंगा एव मोटर डारा देवगेल्या सफरत हैं। देवगढ़ जाने का एक दूसरा रास्ता भी है। लिनतपुर से दिवगढ़ केन्न हैं। देवगढ़ जाने का एक दूसरा रास्ता भी है। लिनतपुर से देवगढ़ केन्न १ मीन दूर है और यहाँ से यानी वैरागाड़ी डारा द्वग्य जा मनते हैं। जायकानी र स्टेशन से पैदन का सोधा रास्ता सिक ७ मीन है। दवगढ़ अन उज्ज सा एक बहुत होटा माम है। इसीसे यहाँ पर माने पीन की यथेष्ट चीजें नहीं मिलता हें राने-पीन में सामाम का प्रथम यानियों को लिनतपुर या जामनीन से करना पड़ता है। पदले देवगढ़ में यानियों को ठहरने के लिय को हुसीसन स्थान नहीं था नित्तु अन यहा पर उनके ठहरने के लिये पर खब्छी धर्मशाला वन गइ है जिसमें वे आराम के मान ठहर सपति हैं।

न्याद प्राम नेता नदी हे सुहान पर धमा हुआ है। इस प्रान्त म पहल सहिर्सों का साथ था। इन पर गाँडों ने जिजय पाइ। गीडों स सुप्रशीय राजाआ क हाथ में देवनढ आया। स्क दाम आदि इस बश के कड़ राजाओं के शिलालम्ब देवनढ में अभी तक पाये जाते हैं। सुप्तवश के अनन्तर कन्नीज के भोजपशी राजाआ न यहाँ पर राज्य किया। इसके उपरान्त देवनढ प्रान्तरा का की का साथ में आया। इसके शासन-काल म देवाद एक दिशाल एक सुन्दर नगर था। लिलतपुर क आसपास अपतत इस वश क अमन्तर शिलालेख पाये जाते हैं। इस वश की राजधाना महोवा थी। इस वश के वशा जालिलपुर के निकट राजराहा प्राप्त म अभी तक पाये जात हैं। सन् १०११ में जब महाराजा सिध्या की खोर स वर्नल वैपरिस्टी किनोज दवगर के उपर चढ पर आये थे, उद्दीं जीन दिन यरायर लड़कर याद को दवगर पर का पर तिया था। च देरी के बदले में सहाराज किया ने देवगढ़ सरकार हिंद को दिया था, तभी से सरकार हिंद का कब्जी इस माम पर है।

नेयाद पर्वेत उत्तर-दत्तिण लगमग एक मोन लम्या खौर पूर्व पश्चिम छ फर्नोह चौड़ा है। पनत भी चढ़ाई सुगम एव सीधी है। चहुई तै फरने पर एक किले वा खण्डहर हार

मन्दिर नं० १२ के वरामदे में भाषाण पर खिची हुई हैं। इनमें प्रत्येक पर यही का नाम स्ना हुआ है। द्याराम साहनी के मन से यित्यों की एंनी मूर्निया उत्तरीय मास्त में ऋषी भी नहीं पायो जाती है। यक्तियों में से ही मंदिर नं० १९ में पायी जानेवाती उपर करें हुई सरस्वती, चक्रे देवरी, ब्वालामालिनी एवं पद्मावनी की मूर्त्तियां बहुन ही सुन्दर है। देवगढ़ में श्ररहन्त, सिद्ध, श्राचार्य, उपाध्याय एवं माधु इन पॉचा परमेष्टियों की मूर्ति अनंकत्र उपलब्ध होती हैं। बस्कि कुछ व्यक्तियां ने अगयहम्त इन आवार्य मुर्नि गौतम बुद्ध की मृर्ति समग बैठने की भूल की है। वानव में देवगढ़ है इंड मृर्तिक श्रातिरिक्त श्रोर किसी धर्म की मृतियों देखने में नहीं प्राता नहीं मन्दर में भी कई विशिष्टताओं में से एक है। हों, मूर्तियों के केशों चनपर वौद्य मूर्तियों का गहरी <u>छाप्र का</u> मन्दिर श्रागरा निवासी श्रीभान् सेठ पराचन्द जारियाँ प्रस्कृत क्रियो विभिन्ने एक कोट के अन्दर वर्तमान है, जिसमें इवस्टब्स पड़ी हुई यहां की सैकड़ों मनोहर भन्य मृत्तियां जो मनुष्यों तथा पशुत्रों के पेरी से रात-दिन रोंदी जाती थी, पची कराई गई हैं। परन्तु मेरे म्वयाल से यं मृर्तियो इस प्रकार टीवाल में पन्नी न करा कर एक स्त्रतन्त्र मकान वनवा कर उसमें त्र्रगर विराजमान कर दी जार्ती, तो अधिक सुन्दर होना ; क्योंकि पची कराई गई इन मूर्तियों में से किसीकी भुजा टूट गई है. किसीकी टॉग त्रलग हो गई है, किसीके मस्तक का ही पता नहीं है। मनोहर मूर्तियों का यह विरूप बहुत खटकता है। दीवाल पर पची कराने के बाद भी यहाँ पर सेकड़ो सुन्दर मूर्तियाँ

विरूप बहुत खटकता है। दावाल पर पंचा करान क बाद मा यहां पर संकड़ा मुन्द्र मृत्तियां इधर-उधर रखी हुई नजर आती हैं। कम से कम इन मृत्तियों को एक जगह रखवाना परमावश्यक है। सोलहवां मन्द्रि बहुत बढ़ा नहीं है। इसमें कई मृत्तियों है। इन मृत्तियों में कुछ बड़ी भी हैं। सत्रहवां गीर अठारहवां मन्द्रि विशाल हैं। इनमें बहुत मृत्तियों हैं। उन्नीसवें मन्द्रि की मृत्तियों की कारीगरी दर्शनीय है। बिरू मन्द्रि के बाहर बरामदे में रखी हुई चार सुजावाली खड़ी हुई सरस्वती की, पोड़श मुजावाली गरुड़ पर बैठी हुई चक्क देवरी की, अष्ट मुजावाली बैल पर बैठी हुई ज्वालामालिनी की और पद्मावती की मृत्तियों बहुत ही सुन्दर हैं। इनमें से एक मे वि० सं० ११२६ खुदा है। चारों मृत्तियों की समानता को देखकर दर्शक आसानी से कह सकते हैं कि ये सब एक ही समय की बनी हुई हैं। बीसवी

मन्दिर विशाल है। इसकी मूर्तियाँ मी सुन्दर है। इक्कीसर्वे मन्दिर में पूर्व ऋौर पश्चिम दोनों तरफ मूर्तियाँ स्थापित हैं। वाईस्वाँ मन्दिर वहुत छोटा है। इसमे सिर्फ तोन मूर्तियाँ हैं। इसी प्रकार २३ ऋौर २४ नंबर वाले मन्दिर भी छोटे हैं। २५, २६, २७, २८, २९, ३० ऋौर ३१ नंबर वाले मन्दिर एक ही स्थान में पास-पास हैं। ये सब मन्दिर परिमाण में कोटे हैं।

३१ नंबर वाले मन्दिर एक ही स्थान में पास-पास हैं। ये सब मन्दिर परिमाण में छोटे हैं। 🚅 ृहनकी कारीगरी भी विशेष उल्लेखनीय नहीं है। इन मन्दिरों में से प्रत्येक में कई मूर्त्तियाँ

शिष् त्रिभुननशीरी श्रादि श्राचार्यो, श्राजिकाश्रों और पिएउतों तथा मही द्रसिंह, साहसिंह, साबिनी, सनारती, श्रीसिंह, जसदेत्र, नेमिचन्द्र, विरच(इन्द्र), सपश्री का पति जुगराज, राजपान और उनशी पत्नी, लग्नासारी, प्रभावर, लानसा, फडन, सदिया, चसदेव का पुत्र क्रत्याणसिंह, पाह्म वा पौत्र केशन, सोमती और उनकी मिगनी धनिया, राजपान, मठपति जज और माई क्षान्न तथा शिवदेव श्रादि दानी एवं निर्माताश्रों का उत्लेख पाया जाता है।

्राकृतिका रावदेव आहि दोना एउ निर्माताओं पा उद्यार पाया जाता है। क्रिक्टिंग ने ३९ म चन्द्रवीति की मृत्ति स्थापित करने का जिक है। मालूम होता है कि लोगी। हो, उद्धारिक आचार्य थे। रहे हैं। बाहर क धर्मप्रमा बताता है कि दबगढ़ की खपर नाम 'लज्ञगिरि' भी था।

चाहिये। परमान इजी बरेया, लालकन्त्रेस मिलता है।

जीखिद्वार के जिये बाहर के उदार दानी मान ज्या जाता है।

गरमत का कार्य आगुजति से चलना चाहिय। यहा कहा नान्दर्भा के कर्मि क्षेत्र क्षेत्र क्षेत्र क्षेत्र के होनार की नहीं है। यही कारण है कि लगमग ८०० वर्ष पुराने ये सथ मिदर अपनी लम्भी आयु को निरन्तराय काटते जा रहे हैं। हाँ, छुउ यन्दिर पूर्व ही भराशायी हो गये हैं अपत्र । यहाँ पर जहाँ-तहाँ उपन च संक्डों मूर्तियाँ ही इस बात का चनत उदाहरण हैं।

श्रव देवगढ़ की मूर्तियों के सम्य घ में दो राज्य कह ैना श्राउरकर है। यहाँ पर मिदर न० १२ म निराजमान शानिनायजी की १२ कीटमाने ग्रद्वासन मृति ही सबस वहीं है। १५ कीट की मूर्तियों कई हैं। १० कीट की मीतीन मृत्तियों हैं। वार्षेना व की ही। १५ कीट की मूर्तियों कई हैं। १० कीट की मीतीन मृत्तियों हैं। वार्षेना व की मूर्ति के सत्तक पर प्रचित्ता कि श्रावा के श्रावा कर मूर्ति के दाना व निर्मे गये हैं (मिदर न० ६ का परिचय न्हें)। प्रवस्त तीर्थ हुए स्थान ना, की मूर्ति में कटाएँ बना ही गई हैं। (यह मूर्ति मेठ पदावन्दजी के श्रावा वनवाय गय कोट क अन्दर गयी हुई है।) न्यान ने तीर्थ हुए, यहुवनी, वक्त, यही, इरावान अशानि ने व विवेष में मूर्तियों के श्रावा कर्मा की मिता है। इर्ती उपर्युक्त मिन्दर्स महाँ एमा मा मूर्तियों हैं, जिनमें एक की और एक पुरुष अपापित में मुर्तियों का लिये हुत के नीचे पास पास सक्ते हैं। इन मूर्तिया क सम्या में श्रीयुत देवाता साहनी, एम० ए० का कहना है कि ये क्ये अवमर्षियों के सुपम सुपम समय की प्रवस्त जोड़ियों हैं, और जिसके नीचे रात्र पुरुष खें हैं, वह हुत क्यानुम है, जिससे उस जाने में मनुष्या की सभी इन्द्राये पूर्व होती थीं। मिन्दर न० १२ के सामने विराजमान बाहुया को मूर्ति में की विशिष्टता प्रक्रिया होती हैं, उसका उन्ताव उपर कर चुता हूँ। विशेष मान मन्दर यहाँ वा उन २० मूर्तिया को दिया जाता है जो विह्यों की उपर पर चुता हूँ। विशेष मान सन्व वहाँ वा उन २० मूर्तिया को दिया जाता है जो विह्यों की उपर स्वीवा मान

जैन त्रागम में संवत्सर का मान चार प्रकार का माना गया है।

(१) नात्तत्र संवत्सर=१२ नात्तत्र मास=१२×२७६ है दिन=३२७ है दिन

(२) युगसवत्सर

(३) प्रमान संवत्सर

(४) शनि संवत्सर

्ड्नमे से पहले नात्तत्र सम्बरसर के १२ भेद हैं। श्रावण, भाद्रपद आहि कि हैं वह सहानात्त्रत

संवत्सर होता है। इसका समय १२ वर्ष का है।

चान्द्रवर्ष = २९ $\frac{2}{3}$  × १२=३५४ +  $\frac{1}{2}$  हिन्द्र । धिक मास सहित चान्द्रवर्ष = ३८३ $\frac{2}{3}$  हिन सौरवर्ष=१२×३० $\frac{2}{3}$ 

रक पंचवर्षीय युग में २४ पर्व होते हैं।

प्रमान संवत्सर के पाँच भेद हैं :—

(१) सावन (२) सौर (३) चान्द्र (४) बाईस्पित (५) नाचत्र । इनमें से सावन संवत्सर को कर्म-संवत्सर भी कहते हैं। इसके कर्म संवत्सर नाम पड़ने का यह कारण माल्स पड़ता है कि साधारण काम काजी लोग ३६० दिन में ही अपने वर्ष के कार्य को पूरा करते हैं। इसीसे इस संवत्सर का नाम कर्म संवत्सर पड़ा होगा।

एक चान्द्र संवत्सर मे ३५४  $\frac{1}{6}$  दिन होते हैं; अतएव एक चान्द्र मास मे  $\frac{348 \frac{1}{6}}{62}$  = २५  $\frac{3}{6}$  दिन होते हैं और एक चन्द्रमास मे दो पत्त होते हैं। इसीलिये २५  $\frac{3}{6}$  दिन =२५  $\frac{3}{6}$  दिन =२५  $\frac{3}{6}$  × १५ मुहूर्त =४४२  $\frac{3}{6}$  मुहूर्त गुरू पत्त और इतने ही मुहूर्त कृष्ण पत्त के  $\frac{3}{6}$  भी होते हैं। इसी हिसाब से एक तिथि का मान=२५  $\frac{3}{6}$  दिन= $\frac{5}{6}$  दिन= $\frac{5}{6}$  × ३० = २५  $\frac{3}{6}$  मुहूर्त । तिथि के भी दिन और रात्र के भेद से दो भेद हैं। सौर दिन की अपेदा से

दिन तिथि और रात्रि तिथि के पाँच-पाँच भेद हैं। उनका क्रम इस प्रकार हैं।
(१) नन्दा (१) भद्रा (३) जया (४) तुका (५) पूर्णा। और रात्रि तिथि के ये भेद हैं
(१) अत्रावर्ती (२) भोगवर्ती ( यासोमतो ) (४) सर्वसिद्धा (५) शुभनामनी।

जैन ज्योतिष की गणना से एक वर्ष में ५ ऋतुएँ होती हैं (१) वर्षा (२) शरद् (३) शिशिर (४) वसन्त (५) प्रीष्म । ये ऋतुएँ भी चान्द्र और सौर दोनों ही प्रकार की होती हैं । जैन प्रन्थों के उत्तरायण और दिल्लायन का विचार भी प्राचीन तथा अर्वाचीन हिन्दू ज्योतिष प्रन्थों से भिन्न है । सूर्य प्रजिति में अयन का विचार भी इस प्रकार लिखा है : सावण बहुछ पडिवप बाह्यकरणेअभिजिन्नर्त्तर्व ।

स्वंत्य पडमसमये जुअस्स आदि वियाणाहि॥

तत्र उत्तर यण हुर्यन् सूय सर्वेदैव अभिन्ना नसदेश सह योगमुपागच्छति । यसिर्णायन इवन् पुण्येगेति च ।

श्रथांत् श्रावण वदी शतिषद् बालवकरण, श्रामिनित नचन में बन्तिणायन प्रारम्भ होता है। ,यह युग का पहला दन्तिणायन है। एक युग के रोप श्रयनो का वर्णन इस प्रकार है --

प्रयमा बहुल पडियप जिर्चा बहुलस्म तेरिसोदियसे।

गुद्धस्स य दसमीण बहुलस्म य सप्तमीप छ ॥

सुद्धस्स य दूसमीण पवस्य प्रधमी उ आउट्टी!

प्या आवृद्धीयो स्म्बाओ सावयो मासे!

बहुलस्स सप्तमीप पडमा सिक्य ो चवल्यीप।

सहलस्स य पडियप बहुलस्स य तिरसी दिवसी।

सुद्धस्म य इसमीप परत्यप पचमी अउद्धी।

पना आउद्धीयो सन्याओ माहमासमिम।

श्वन एक यत में श्वयन इस प्रमार के होंगे---

| सूर्य प्रनप्ति के श्रनुमार श्रयनरूति                                                                                                  |                                                                                                                     |                                                    | वेदाङ्गज्योतिप केश्रनुमार श्रयनषृत्ति                  |                                                                                              |                                                                                                                          |                                                                                                   |                                                        |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| क्षपन                                                                                                                                 | माप श्रांर<br>पष                                                                                                    | तिवि                                               | नस्त्र                                                 | ভাগন                                                                                         | मास और<br>पद                                                                                                             | तिथि                                                                                              | <b>নহু</b> য়                                          |
| दिल्लायन<br>उत्तरायम्<br>दिल्लायन<br>उत्तरायल्<br>दिल्लायन<br>उत्तरायल्<br>दिल्लायन<br>उत्तरायम्<br>दिल्लायन<br>दिल्लायन<br>उत्तरायम् | श्रावण कृष्ण<br>भाग कृष्ण<br>श्रावण कृष्ण<br>श्रावण कृष्ण<br>श्रावण कृष्ण<br>भाग कृष्ण<br>श्रावण कृष्ण<br>भाग कृष्ण | सप्तमी<br>त्रयोदशी<br>चतुर्थी<br>दरामी<br>प्रतिपन् | शतिम्प<br>विशाया<br>पुष्य<br>रेवती<br>मूल<br>पूर्भामा॰ | दिस्णायन<br>उत्तरायण<br>दिस्णायन<br>उत्तरायण<br>दिस्णायन<br>उत्तरायण<br>दिस्णायन<br>दिस्णायन | माथ शुरू<br>आनण शुरू<br>माथ शुरू<br>भारण शुरू<br>माथ शुरू<br>माथ शुरू<br>भाषण शुरू<br>भाषण शुरू<br>माथ शुरू<br>भाषण शुरू | प्रतिपत्<br>सप्तमी<br>जयोदशी<br>चतुर्था<br>दशमी<br>प्रतिपन<br>सप्तमी<br>जयोदशी<br>चतुर्थी<br>दशमी | पूर्गामाद्रपद्<br>श्रनुराधा<br>श्रास्तेपा<br>श्रद्भिनी |

इस घड़ म भा प्रतित होता है कि जैन शास्त्रों की अवनवृत्ति हिन्दू ज्योतिप प्राधीं से नहीं मिलती है। क्योंकि हिन्दू ज्योतिप मार्चों ससवस प्राचीन क्योतिप प्रन्य क्याक ंज्योतिप' है ऋौर इसकी ऋयनप्रवृत्ति जैन प्रक्रिया से भिन्न हैं ; ऋतएव यह मानना पड़ेगा कि ; जैन ज्योतिप स्वतन्त्र है। परन्तु वाद मे विकसित नहीं हुआ है ऋौर इसीसे यह पिछड़ गया है।

पर्व और तिथियों में नच्चत्र लाने का जैन ज्योतिष का प्रकार यह है नच्चताणां परावर्त चिन्द्रसम्बन्धिनामथ । व्यूमहे प्रत्यहोरात्रं सूर्यसम्बन्धिनामिष ॥ भवत्यभिजिदारम्भो युगस्यप्रथमचर्गो । अस्य पूर्वोक्ता गीतांशु भोगकालुक्त्यन्तरम् ॥ श्रावणं स्याचस्य च्यून्दुभीगकालनतिक्रमे । अर्थन्दुना सुज्यमानमहोरात्रे विवच्ते । अर्थन्दुना सुज्यमानमहोरात्रे विवच्ते ।

इन्टे तिथी च नत्तरं ज्ञातं करणमुख्यते ॥ इत्यादि

काल लोक प्रकाश पृ० ११४।

श्रर्थात् युगादि में श्रभिजित् नत्तत्र होता है। चन्द्रमा श्रभिजित् को मोग कर श्रवण से शुरू होता है और श्रिम प्रतिपन को मधा नत्तत्र पर श्राता है। इस प्रकार से सम्पूर्ण पर्व श्रोर विथियों में नत्त्रत्र लाने चाहिये। इसके गणित का नियम इस प्रकार हैं—पर्व की संख्या को १५ से गुणा कर गत तिथि संख्या को जोड़कर जो हो उसमे २ घटा कर शेष मे ८२ का भाग देने से जो शेप रहे उसमे २० का भाग देने पर जो शेप श्रावे, उतनी ही संख्या वाला नत्त्रत्र होता है, परन्तु नत्त्रत्र गणना कृत्तिका से लेनी चाहिये।

## दैनिक ग्रहों के नचत्रों का क्रम

चन्द्र गगन-खराड = १७६८ रिव गगन-खराड = १८३० नक्त्र गगन-खराड = १८३५

ये गमन करने के कलात्मक दुकड़े है।

श्रमिजित् का मान ६३० गगन-खरार्ड, जघन्य नक्त्रों का १८०५ गगन-खरार्ड, मध्यम नक्त्रों के २०१० गगन-खरार्ड, उत्तम नक्त्रों के ३०१५ गगन-खरार्ड है। यह नक्त्रों की कलात्मंक मर्योदा का मान है। इस पर से चन्द्रमा के प्रत्येक नक्त्र का मान इस प्रकार होगा—

(१८३५—१७६८)=६७ चन्द्रमा की कलात्मक स्वतंत्र गति है। इस गति का चन्द्रमा की मर्यादा में भाग देने से दैनिक नचत्र अथवा चन्द्रमा के नचत्र का मान होगा। . '११४<sup>८</sup>'=५,१९ श्रमिजिन् का मान हुआ। <u>४०,१४<sup>८</sup>'=१,३५</u>=१५ सुर्टते चाद्रमा के श्योर जपन्य नक्षत्र का मध्यम मान हुआ।

ै-१८४५--८१६- = ३० शुर्ति यह चन्द्रमा के प्रत्येत्र मध्यम, के १४४--९४४--१८४--)५ शुर्ति यह चन्द्रमा के प्रत्येक उत्तम नच्छत्र का मान हुआ। •

(१८३५--१८३०)=५ कनात्मर मध्यम सूर्य गति' हुई, जो कि आनस्त क मान से ५९°८° के बगवर होती है। इसका नक्त्रा की मर्यादा में माग व्ले म सूर्य-नक्त्र मान का प्रमाख आगा है।

८४,४.=६६-≈१२६ मुर्ट्न श्रयात ४ दिन ६ मुर्ट्न सूर्य श्रमिजित् नस्त्र कसाथ रहता है।

जैन मार्था की मान्यता क श्रानुमार उत्तम, मध्यम श्रीर जपन्य नवत्रों का निमाग इस प्रकार है---

उत्तम नत्तत्र--रोहिशी विशास्त्रा, पुनर्वमु, उत्तराकान्युनी, वत्तरायाद्दा, उत्तरामाद्रपद्, ये ६ नत्तप्र नत्तम सक्षद है।

कष्यम नक्षत्र-- चिदिरनी कृतिका सुगरित, पुत्र मधा, दल, नित्रा, श्रमुराधा, पूर्वपादा, पूरामाद्रपद् पूराका पुरा मुग्न अस्य धनिष्ठा, रेक्सी ये पन्द्रद् नवद्रमध्यम सक्षत्र हैं।

अध्य मसल्ल~शतमिष भरणी, खाडी, श्वाति, खा॰नपा ज्येष्ठा ये दह नस्त्र अपन्य सक्तक है।

इन नार्को यी मिद्धि अपयुक्त प्रशास म ही जाननी चाहिय। परातु यह पच्चाक्त प्रशानी मध्यम मान स है। इसको स्पष्ट चनान कि विव वशान्तर, बानान्तर संस्कार ऋबद्दर स्टन पहुँग, तभा महाँ बा स्पष्ट मान काविया।

दि० जैन भाषां में दरात्नर, वातानार वा तिथात मुझे कामा तत्र रूपन को महा मिला रै समय है विभी भ्राय में हो। पानु द्वाराध्यर मान्यता क काभार पर स दशात्रर संखार निम्न प्रवार स रिया जाता है।

पहिने किमी भी देश की पत्रमा का हान करन उसकी तान त्यान म ररकर पहन त्यान में १० म, दूसरे म ८ म कीर मीमर में १० म शुरा करना चाहिय । तीसर स्थान क शुरानकर में तीन में माग देना व्याहिय । इस प्रकार पूर्वील तीन कर स्वच्छ कार्येंग ।

पुनः मायन सूच का पुत्र कता कर क्यमें शांति सम्याः मृत्य घर राज्य का साम क्यके क्यमें क्यांदि से सुन हुए मोग राज्य का ३०वाँ भागः जोड़ र स कर हाला है। वर सुजादि ६ राशि में सूर्य हो तो धन तथा मेपादि ६ राशि में सृय हो तो ऋग होता है। इस चर का मध्यम रिव की विकला में संस्कार करने से रिव स्पष्ट होता है छोर चर को २ से गुणा कर ९ का भाग देने से जो लब्ध छावे, उसका देशान्तर संस्कृतमध्यम चन्द्रमा की विकला में संस्कार करने से चन्द्रमा स्पष्ट होता है। चन्द्रमा के फल में देशान्तर, भुजान्तर, चरान्तर ये तीन संस्कार किये जाते हैं तब चन्द्रमा स्पष्ट होता है। इसी मान्यता के छानुसार छान्य बुधादिक प्रहो का भी साधन किया जाता है। इस प्रकार से संनेप में पश्चाद्व प्रणाली पर प्रकाश डाला गया है। कभी छावकाश मिलने पर यह छोर नजत्रों के स्पष्टीकरण की प्रक्रिया को भी पाठकों के सामने रक्खूँगा।

### श्रवणवेलपोस के शिकालेखों में मीगोलिक नाम

[ ले॰ श्रीयुत या॰ कामता प्रसाद जैन, एम॰ श्रार॰ ए॰ एस॰ ]

#### (क्रभागत)

दिक्कि—१४९ समवत भारत यी राजधानी दिही था चौतक है। दिही का प्राचीन नाम इ द्रमस्य है। वह पाडवां की राजधानी थी। नहीं के खन्तिम हिन्दू राजा पृथ्वीराज चौहान थे। सुमननाना ने दिही को कई दफे लूटा था और मदिरां पन मूर्तियों को नष्ट थिया था। इतुरमीनार के पास जो मस्जिद बनी हुई है, वह २० हिन्दू थ जैनमदिरों को तोड पर बनाइ गई थी। (इप्पीरियन गैनेटियर ऑव इडिया २।१२६) आज मी नहीं खडित जिनमूर्तियों पडी हुई हैं। अ

बोरसमुद्र (हाराप्रता)—४५, ५३, ५६, ९०, १२८, १८४, ३६०, ४८६ ४९७ इलादि । होब्सा नरेसों की राजधानी थी। होब्सल राजप्रत के प्रतापी राजा तिल्लुग्रह न न दोरसमुर में राजधानी स्थापिन की थी। यह स्वय ध्यौर उनकी महारानी सान्त देवी जैनधर्म के उपासन थ। यदाप उपरास्त निल्लुग्रह ने बैल्लुग्रह हो बैल्लुग्रह हो स्वर धार उनकी महारानी सान्त देवी जैनधर्म के उपासन थ। यदाप उपरास्त निल्लुग्रह ने बैल्लुग्रह हो स्समुद्र अंतध्य स्व छनेक सुदर जिनमदिर जीर मृत्तियाँ निर्माल कराई था। निस्मल्ये हो स्वर अंतध्य स्व स्व प्रदा । वहाँ राज धार प्रता होना न मिन्तर जैनधर्म को उत्त बनाया था। बिल्लुग्रह ने के सुरय में नापि दहनायर यह राजधार प्रता होने सिन्द यनपाये और उत्त का लीणें हार कराया कि सम्बा महाजि प्रता किनमदिर यनपाये और प्रता की लीणें हार कराया कि सम्बा महाजि प्रता, जिस पर वह शासन करने थ, पेपण तीर्थ की तरह चमक उठा। दोरसमुद्र में भी उद्दोन जिसमदिर यनवाया था। उनके पुत्र योपन भी सनापति थे। उद्दोन अपन विवा की महील में 'दीहरवरहजिना'य' नामक एक मनोहर मिन्द लेखसुद्र में यनवाया था और उनमें पार्दनाथ स्वान्त प्रतान स्व समय प्रतान की थी। उस समय विवा की प्रतान के प्रतान के स्वार । उत्स समय निल्लुग्रह ने नरेश एक प्रतान स्वान पार उस म दर में स्वीत स्वर समय जो उनक प्रता मिन्द होर समय जो उनक प्रता मार की समय की उनक प्रता मार की समय की उनक प्रता मार स्वान स्वान की थी। उस समय निल्लुग्रह ने नरेश एक मोनाव स्वान पार उस म दर में स्वीत समय जो उनक प्रता मार की समय की समय की उनक प्रता मार की समय की समय की उनक प्रता मार की समय की

<sup>•</sup> हात हो स—गत २४ ८ ४१ वा जब सं "इतो गया था तर श्रीमात् वा सानः जाने के साथ श्रुपसीतार इसन गया था। सोतार क्यान संतीर स्त्रा क्या सामा वा अन्तावत्रव है क्यम सुरा दुर लिएन अन्यिद्द दशा में क्याम व्यवकान स्वृतिका का मेत स्वयं इस्त है। बस्ति अन्य सुर्ति के कोने भेतन का नियं में बार सामा प्यान स्त्रा आया है। इसने सं नाथ आया स्त्र सास्त्र वा किसी क्यामासी विराज में न्य नोग को संध्यनग्र शाद हैगा। — अरु शुन्वनी शासी

हुआ था उसका नाम विजयनरसिंह रक्खा था । विष्णुवर्द्ध न के उपरात भी दोरसमुद्र जैनधर्म का केन्द्र पूर्ववत् रहा था। नारसिंह के प्रमुख सेनापित हुड़ ने जैनधर्म को उसी तरह प्रभावशाली रक्खा जिस तरह चौमुएडराय श्रीर गहराज ने रक्खा था। एक दुका नरसिंह महाराज श्रपनी रणविजय यात्रा से लौटते हुए श्रवणवेल्गोल पधारे थे। वह विनध्यिगिरि पर्वत पर गये और वहाँ गोम्मटेइवर के दर्शन करके कृतार्थ हुए। सेनापति हुद्ध ने वहाँ पर उस समय एक चतुर्विशति तीर्थंकर जिनालय चनवाया था। महाराज नरसिंह ने उसके भी दर्शन किये श्रीर स्नेदपूर्वक उसका नाम 'भन्यचूडामिए' रक्खा। सेनापित हुझ स्वयं 'सम्यक्तवचूहामिए' कहलाते थे। सम्राट् ने मिद्र के खर्च के लिये सविऐह नामक प्राम भी भेंट किया था। उपरान्त वीरवहालदेव (द्वितीय) के समय में भी दोरसमुद्र मे जैनधर्म का सितारा चमकतो रहा था। महाराज वहालदेव स्वयं जैनधर्म के संरत्तक थे। इन महाराज के राजश्रेप्ती का नाम संभवत देवसेट्रि था। देवसेट्रि ने एक जिनालय दोरसमुद्र में यनवाया, श्रोर उसका नाम 'वीरवहालजिनालय' रक्खा। देवसंहि की प्रार्थना पर वहालराज ने उस मंदिर के लिये कई प्राप्त मेंट किये थे। दोरसमुद्र में एक समय राज्यमान्य गुरु, वादीमसिंह, तार्किकचकवर्ती श्रोपाल त्रैविद्यदेव विशेष प्रख्यात थे। जनता मे उनकी महती प्रतिष्टा थी। उनके शिष्य दोरसमुद्र के प्रमुख व्यापारी सर्वेश्री मारिसेट्टि, कामिसेट्टि, मरतसेट्टि और राजसेट्टि भी लोकमान्य पुरुप थे। उन्होंने श्रन्य न्याप रियों को साथ लेकर दोरसमुद्र में 'नगरजिनालय' नामक एक उत्तुंग मंदिर निर्मापित कराया श्रौर उसमे 'श्रमिनवशान्तिनाथ' मगत्रान् की प्रतिमा विराजमान की ! शजसेट्टि प्रतापचक्रवर्ती वीर बहालदेव के पास यह शुभसमाचार लेकर गये। सम्राट् सुनते ही मगवान् कं दर्शन करने के लिये चल पड़े। वह शान्तिनाथ भगवान् की ऋष्टप्रकारी पूजा देख कर चहुत प्रसन्न हुए । वह ऋौर भी ऋानन्दित हुए जब उन्होंने देखा कि उस मंदिर में सत्पात्रों को आहारदान देने का भी प्रवन्ध है। उस समय प्रामवासियों की प्रार्थना स्वीकार कर सम्राट्ने दो प्राम गुरु वन्ननन्दी को संदिर के जीर्णोद्धार, पूजन त्रौर त्राहारदान के लिए दिये। पहले यहाँ दोरसमुद्र में नृप विष्णुवर्द्ध न के संधिविमहक मंत्री पुनीष मी जैनधर्म के अनन्य पोपक थे। उन्होंने दोरसमुद्र के वित्तहि नामक भाग मे एक पार्खनाथ जिनालय बनवाया था। उनकी पत्नी जिकयच्चे ने भी एक जिनालय निर्माण कराया था, जिसकी पूजा, जीर्णोद्धार स्रौर दानशाला के लिए पुनीष ने दो प्राम भेंट किये थे। सेनापति विष्णु ने वहाँ एक विष्णुवद्धेन जिनालय वनवाया था। सम्राट् नरसिंह तृतीय भी जिनेन्द्रभक्त थे। एक दफा वह सेनापित बोप्प द्वारा निर्मित विजय पाक्वेवित में आए और दर्शन किये। मंदिर का जीर्गोद्धार कराया। अपने गुरु माघनन्दी को उन्होंने भूमिदान दिया, जिससे 'त्रिकूट-रत्नत्रय-शान्तिनाथ-जिनालय' का खर्च चले। इस

प्रकार द्वारसमुद्ध में राज्याश्रय की प्राप्त हुन्या जैनधन विशेष उत्तिशीन था। लोगों की रुचि स्तत ही धर्म की श्रोर जा रही थी। दोरसमुद्र महाभाग्यशानी था कि वहाँ निरातर महाज्ञानी व्यानी मुनिराज विद्यमान रहते थे। वे जनता को स मार्ग दिखाते थे। छन्त में सस्तेत्रनात्रत से ऐहिक्तीला समाप्त करके अपना नाम अमर कर जाते थे। सन् १२७८ ई० में मुनि वालचद्र परिडतदेव दोरसमुद्र म सूब प्रसिद्ध थे। वह देशीयगण, इ गुलेद-र बलि श्रीर श्रीसमुदायक साधरत्न थ। वह महान् विद्वान् थे—सारचतुष्टय पर उन्होंने टीका रची थी। श्रीनेमिच द्र भट्टारक उनके दीजागुरु थे। एक दिन उनके सम्मुख चतुर्वर्ण सप इक्ट्रा हुआ, जिसको लुट्य करके उ होने फहा 'श्राज हो पहर को में समाधि धारण कहाँ।। श्राप सन लोगों को धर्मनाम हो, वही भानना है। श्राप लोग मुक्ते समा करें।" उन्होंने सान्यास धारण किया-उसके नियम पाले-पन्यकासन से एमोकार मत्र का स्मरण करते हुए शरीर का प्रशंसनीय उत्सर्ग किया। इस पुख्य अवसर पर दोरसमुद्र के मन्य पुरुपों ने खुब उत्सव मनाया व्रतनियम ब्रह्म क्ये श्रीर श्रपने गुरु की स्मृति में उनती एन पचपरमेष्ठियों की मूर्तियाँ निर्माण करा-युएयत्रथ त्रिया । इस घटना क पाँच वर्ष वाद सन् १२७९ में श्रमयच द्र सिद्धान्तदेव का समाधिमरण दोरसमुद्र में हुआ। यह मुनिराज एक वडे तर्रवादी थे। इ होंने प्रभाणद्वयों के श्रानुसार छद, न्याय, शब्द व्यापरण सिद्धा तादि शास्त्र को प्रतिपादा था । व्यपना मरण समय जान करके इ हॉन निर्भीकता स समाधिमरण किया । दोरसमुद्र के जैननागरिकों ने इनका स्मृति में भी निपधि यनवाई । इसी तरह सन् १३०० में दोरसमुद्र में श्रीरामचाद्र मलधारिदेव का सायास मरण हुआ था। (तिशेष क लिये प्रो० सानेतोरु वी "मेडियेविन जैनीअम" पुस्तक देखो) निस्सन्देह दोरसमुद्र उस समय एक रिशेष समृद्धिशाली नगर था। शिलालेग्रों-में एसका उल्लंख 'द्वारावतीपुरवर' रूप में ठीक ही श्रधा हे—वह यादमें भी द्वारिका भी सानी रखती थी। किन्तु त्र्याज होय्सा नरेशों की राजधानी धराशायी हुइ अपने रतरहहरों में गतविभृति-वैभव को याद करके अट्टहास कर रही है। मैम्र रियासत क हासन जिले में हलेनीडु नामक स्थान ही प्राचीन दौरसमुद्र है। जो स्थान एक समय जैनियों के ७२० मदिरों मूर्तियों खौर दानशालाओं से इराभरा था, वहाँ खाज एक परकोटे क मीतर तीन मदिर नि शेप हैं। उस परकोटे में अगणित जीर्ण और राणिडत मुर्तियाँ श्रीर शिल्पकीर्तियाँ विरासीं पड़ी हैं। दोरमभुद्र की यह दशा सुसामानों के हाथ से हुई-होय्सन नरेश उनके ब्राहमण को रोक न सके। इसे कहते हैं कालचक-दिननुके फेर से समेंह होत माटी की !

धमम्बर, ४३३,—सन् १८९० में धमस्यन के बुमार हेमाडे ने आफर मैसूर नरेश कृष्णराज बोडेयर को एक सनद दिखाई जिमके अनुसार बेलान के लिए भूमिदान स्वाकृत हुआ। यहां का हेरगडेवश प्राचीनकाल से जैनधर्म का रचक रहा है। धर्मश्वल मंगळ्य से ३७ मील है।

धवलसरोवर वा धवलसर-५४, १०८-अवणवेलोल का अपर नाम है।

धारा नगरी—५५, १३/- परमाखंशी राजा भोज की राजधानी मालवदेश की धारा स्त्रिमेंत हैं। होय्सल नरेश एरेयद्भ ने धारा को जीता था। (मालव मएडलेंडवरपुरी धारामधान्तीत न्तर्णात्) धारा में जब परमाखंश के राजाय्यों का राज्य ९वीं से १२वीं शताित्व तक था, तब जैनधर्म का बाहुन्य वहाँ था। परमार राजाय्यों से भो जैनमुनियों ख्रोर जैन-किवयों ने सम्मान प्राप्त किया था। नृप मुख वाक्पितराज द्वितीय ने शीमहास्नेन सृरि का खादर किया था। किन्तु राजा भोज इस वंश के प्रमुख नरेश थे। वह श्रीप्रभाचन्द्राचाये की प्रतिभा में प्रभावित हुए थे ख्रौर उनके चरणों में शीश नमाया था। नृप भोज स्वयं विद्वान थे। उन्हें धर्मसंवाद सुनने में रस ख्राता था। एक इफा उनके दरवार में भी शान्तिसेन नामक जैनाचार्य पहुँचे। उन्होंने उन सब ख्रजेन विद्वानों को शास्त्रार्थ में पराजित किया, जो पं० अम्बरसेन से सफन वाद करने की शेखी मारते थे। जैनकिव धनपाल राजा भोज की सभा के एक रन्न थे। उन्होंने राजा भोज के हृद्य पर ख्राहसाधर्म का महत्व ख्राङ्कित किया था। किव धनंजय, ख्राचार्य नेमिचन्द्र ख्रौर नयनन्दी भी उन्हीं के राज्यकाल में धारा को सुशोभित करते थे।

परमार राजात्रा मे नरवर्भ देव भी जैनधर्म के आश्रयदाता थे। मोज की तरह उन्हें भी धर्मसवाद सुनने का शौक था। जैनाचाये रक्षदेव ने एक शैव गुरु को वाद मे परास्त करके राजा को प्रसन्न किया था। राजा विंध्यवर्भ ने जैन पिएडत आशाधर का सम्मान किया था। किववर आशाधरजी धारा में वहुत दिनों तक रहे थे। उनके समय में यहाँ जैन पिएडतों की अच्छी गोष्ठी थी। (देखों, भारत के प्राचीन राजवंश,' भा० १ पृ० १००—१२१ व 'संज्ञिप्त जैन इतिहास, भाग २, खएड २, पृ० १५२—१६०)।

--क्रमशः

#### गोनमट शब्द की ब्याख्या की सामग्री

[ ल॰—श्रीयुन प्रो० ए० एन० उपाध्ये, एम० ए०, डी० निद् ]

हैि मिट शाद जो कि श्रयणेनेनीन, पारकन श्रीर वणूर की गगनसुम्थी मूर्तियों के प्राप्तान नाम गोमनेदार में गर्मिन है तथा जो प्राप्तन के प्राप्त 'गोम्मनसार' के नाम में उपस्थित है, एव गम्भोर वा निमाद का निषय रहा है। मुक्त निद्वास है कि गोम्मनसार की कुछ गम्भे शाना का प्रयोग हुआ है, जिनका श्रार्थ प्राप्त ठीन ठीन नहीं सममा गया है। इन राज्यं पा श्रार्थ रहा वधा ठीन रूप से सममने पर ही इस निमाद का निर्णय रिया जा मक्ता है। मैं यहाँ श्रामिनात्मक तमा ऐतिहासिय न्य्यियों के सहित ऐस स्थाना का सम्माद वरिष्य करता हैं।

जीवकाएड गाथा न० ७३३

ष्मञ्जसेणगुणगणसमृहसधारिमजियमेणगुरू। सुरणगुरू जस्स गुरू सो राओ गोम्मटो जयउ॥

"जब दो गोम्मटराय की, जिनके शिक्ता गुरु श्राजितमेन, जो कि जगदुगुरु हैं तथा मान्यवर रारु श्रायमन क सदा श्राचरण तथा पार्मिक परम्परा के सहायक है "

नोर — गण तथा समृह दोनों पादा का बार बार प्रयोग मुक्ते सम्यादानचित्रका का खानुसरण परने पर बाध्य रगता है। इसम गण से तापर्य जैन मुनियां का एक समुदाब खयवा हेणी है। सम्मजन गाथा का सताब है कि खाजितमेन म खार्च्यसा क सब गुण ही उपियत नहा थ चरन वह गण क सहाबर भी थे। चामुण्डराय बहुधा केवन 'राव' राव म सम्प्रीधित किये गय हैं। यह एक उपाधि थी, जो उनमी दानशीनता की मान्यता कि निए राजमन में प्रदान की थी। गोम्मर एम बंबक्तिम नाम है तथा 'राव' चामुण्डराय के एक उपाधि है। हम यहाँ निमारित खातें मिनती हैं।

<sup>•</sup> इम निशंप में क्लिनिन्दिर प्रथ्य तथा टीकामा का रूपपाग हुमा है ---

१ गोम्मन्यार शिवशयत गृवच दृष्ट्न मापा-रीहा सहित। सथच द्व जैन शास्त्रमाला (RJS) वेदा १६१६।

व गाम्मटनार कम्मकायक मनारायात्रहत भाषा-टीका महिन (RJS) बस्यह १६२० ।

३ गाम्मरमार दा संस्कृत टीकामा—जीवनरतप्रशायिका (JP) और मंदप्रवाधिका तथा टोडसमल्कृत गाम्मरज्ञानविद्यक (SC) भाषा-टाका ।

४ गोध्मत्यार तावकाराङ अर्थ जी अनुवाद—क्रियामाम जैन (SBJ) भाग ৮ सत्यनक १०३७।

५ माम्मरमार कम्मदारार घोषणी अनुपाद-तिमानान तथा मानतप्रमादकृत (SBJ) भाग ६ । अनुपाद ११२० तथा १९३० ।

श्रार्थ्यसेन प्राचीन समय के एक गुणवान गुरु थे, सम्भवतः सेन गण के। श्राजितसेन में उनके ही समान गुण थे श्रोर वह सेन गण के एक सहायक थे। श्राजितसेन का वहन सम्मान था, क्योंकि वह जगद्गुरू कहे गये हैं श्रीर चामुण्डराय उपनाम गोम्मटराय श्राजितसेन के एक शिष्य थे।

कर्मकएड गाथा नं० ९६५:

गोम्मटसंगहसुत्तं गोम्मटदेवेण गोम्मट रह्यं।

कम्माग् गिज्ञरट्ठ तचद्वधारणस्यं च॥

"यह गोम्मटसंग्रह नाम का ब्रन्थ (सूत्र) एक आकर्षक ढंग (गोम्मटं) पर वर्द्धमान महावीर द्वारा कर्मों के विनाश तथा वान्त विकता तथा नियमों की पृष्टि की महत्ता दिखाने के लिए निर्माण किया गया है।

नोट:-सूत्र शब्द प्रन्थ की पत्रित्रता तथा प्रन्थकार के अधिकार का सूचक हैं। 'गोम्मट-संग्रह' प्रनथ का नाम है और अधिक तर यह 'गोम्मटसार' कहलाता है। 'सार' और 'मंप्रह' समानार्थी शब्द हैं। जीवतस्त्रप्रदीपिका इस कृति का नाम 'गाम्मट-सार-संप्रह-सूत्रम्' देती है। समस्त जैन विद्वानों तथा लेखकों का विश्वास है कि जैनों के वर्तमान धर्मप्रन्थ स्वयं महावीर स्वामो की वाणी हैं। इसीलिये जीवतत्त्वप्रदीपिका में लिखा है: 'गोम्मटदेवेन श्रीवर्द्धमान-देनन'। गोम्मट चामुराडराय का नाम है, जो साधारएत तीर्थंकरों श्रीर विशेषन: श्रीमहावीर के भक्त थे। इस कारण श्रीमहात्रीर (त्र्राथवा तीर्थं कर, देखिये गाथा नं० ९६८) 'गोम्मटस्य देवः' नाम से सम्बोधित किए जा सकते हैं। इसके श्रतिरिक्त प्रन्यकार इसे तीर्थं करों की कृति ठहराकर अपनी नम्रता प्रकट करता है। 'गोम्मटं' को इम 'सुत्तम्' का विशेषण कह सकते हैं अथवा जीवतत्त्वप्रदीपिका की तरह उसे क्रियाविशेषण मान सकते हैं। जीवतत्त्व-प्रदीपिका के श्रतुसार 'गोम्मटम्'= 'नय-प्रमाण्-विषयम्', 'नय व प्रमाण् विषय-सम्बन्धी' अथवा दूसरे शब्दों में 'अधिकारपूर्ण तथा आकर्षक रूप से।' इसे विशेषण मानने पर इसका अर्थ होगा 'यह आकर्षक प्रंथ गोम्मट-संप्रह।' मराठी मे गोम्मट शब्द का ऋर्य है 'सुन्दर', 'सुहावनी', 'आकर्षक' इत्यादि। गोम्मट शब्द का मिन्न-मिन्न ऋर्य सहित वार वार प्रयोग मुक्ते तो केवल गोम्मट उपनाम चामुएडराय की प्रशंसा का एक ढंग प्रतीत होता हैं। जिनसेन ने भी वीरसेन के प्रति ऐसा ही किया है। इस नाम से भी श्री-महावीरजी सम्वोधित होते हैं। पद इस प्रकार है।

भृयादावीरसेनस्य, वीरसेनस्य शासःम् । शासनं वीरसेनस्य वीरसेनकुरोशयम् ॥ इसके स्पष्ट श्रानुवाद की श्रमी तक कमी है । कमकाएड गाथा नद ९६६

जिम्ह गुणा जिस्तवा गणहरदेनाविद्दृष्ट्विपत्ताण । स्रो अजियसेमाणाहो जस्स गुरू जयउ स्रो राष्ट्रो ॥

'जय हो उस राय (चामुएडराय) की, जिमक गुरू खजितसेन नाथ हैं जो कि गर्णधरनेव तथा खन्य खसाबारण शक्तिधारियों के गुणों से निमुप्ति हैं ।"

नीर —श्रजितसेन को गण्धरों की कीटि में रस्ता गया है। गण्धर दास तीर्यकरा के शिष्य माने गये हैं, श्राद्ध से तात्पर्य उन कुछ खहुत तथा श्रसाधारण शक्तियों से हैं, जो तप द्वारा उत्पन्न की जाती हैं। यह श्रार प्रकार की है, चुद्धि, रिया विकिया, तप यत, श्रौपिध, रस, तथा चेत्र। सचेप में इसका श्रर्य है कि साधु श्रजितसेन ने तप द्वारा महती शक्तियाँ प्राप्त की यीं।

कर्मभाएड गाथा न० ९६७

सिद्ध तुद्यतहुमायणिम्मलयरग्रोमिचन्दकरकल्या । गुणरयणभूषणुद्धिमद्देला भरत भुवणयल ॥

"सिद्धान (जैन धर्मशास्त्र) रूपी पूर्वीय पर्रतां से उदय होते हुए श्रीनेमिच प्ररूपी दीप्रिमान पूर्ण (=बर) चन्द्र की किरणो द्वारा उत्यन्न निया हुन्ना झान मागर का "नारभाग गुण रत्न भूषण (चामुषडराय का उपनाम, व्यर्थ है गुणरूपी रत्नों का भूषण) पृथ्वी क धराता की जलमग्रफर दे।"

नोट —जिस प्रकार कि ससुद्र का ज्वाग्माग, जिसमें अनेक रत्न होते हैं पूरणचन्त्र हारा जो कि पूर्वीय पर्वता से उदय होता है उत्पत्न होता है और पूर्वी को जनमप्त कर देता है, उसी प्रकार ध्रयकार चाहता है कि चासुरहराय था, जिस 'गुरगुरत मूरग्ए' भी उपाधि प्राप्त हुई है हान, सिद्धातद्वानी अनिमिष्ट द्र हारा 'पोपित' (पुष्ट) होता हुआ समस्त ससार म प्रसारत हो जाय। पद क्लेप से परिपूर्ण है और इसलिए दुर्बाच है पर तु अर्थ स्पष्ट है। हिन्दी अनुनार के अनुसार, 'नेमिचन्द्र' चासुरहराय हारा स्थापित नेमिनाथ की मृर्त्ति से तात्पर्व्य है। (देरियो गाथा ९६८)।

गोम्मदसगहसुक्त गोम्मदसिहरूवरि गोम्मदतिको य । गोम्मदरायत्रिकिम्मयदनिखणुक्कदतिको जयु ॥

"जब हो धर्मशास्त्र गोम्मटसप्रह (गोम्मटसार) की, यु मुन्द्र पर्वत पर त्रिराजमान गोम्मट जिन (जैन तीर्थंकर श्रीतिमनाथ की मूर्ति जो चामुण्डराय द्वारा निमाण कराये हुए मंत्रिर में उपस्थित है) की तथा चामुण्डराय द्वारा स्थापित दक्षिण क कुकर जिन की मूर्ति की 1

नोट: - यह एक महत्त्वपूर्ण गाथा है और वडे ध्यानपूर्वक ज्याख्या के योग्य है। प्रयम अन्थकार इस अन्थ गोम्मटसार की जय का इन्छुक है. दूसरे वह गोम्मट पर्वन पर विराजमान गोम्मट जिनके प्रति प्राद्र प्रकट करता है। प्रारम्भिक विद्वानों ने समम्ता कि इसमें श्रवणवेलोल की गोम्मटेश्वर की मूर्त्ति का विवरण है परन्तु उनका किया हुआ अनुवाद निम्नलिखित कारणों से श्रशुद्ध है। जीवतत्त्व-प्रदीपिका की संस्कृत टीका के श्रनुसार गोस्सट जिन का तालक्ये श्रीनेमिनाथ की मूर्ति से हैं, ,जो एक हाथ ऊँची है तथा इन्द्र-नील-मणि की वनी हुई है और चामुराडराय द्वारा निर्मापित मंदिर मे विराजमान है।) इसके श्रितिस वाहुवली की मृर्त्ति की दूमरी पंक्ति में पृथक् वर्णन है। इस अपर देख चुके हैं कि इमारे प्रंथकार ने गोम्मटदेव व जिन का किस अर्थ मे प्रयोग किया है। जीवनन्त्र-प्रदीपिका में दिये हुए अनुवाद में कोई अमस्भव वात नहीं है इसलिए गोम्मर्टाजन का अर्थ है गोम्मर का मूर्त्त, जो कि गोम्मट चामुएडराय ने अपने बनवाये हुए मदिर मे स्थापित की थी। यह मंदिर श्रवण्वेरगोल में चन्द्रगिरि पर भ्थित विख्यान चामुण्डराय वस्ति ही है। (देखिये गाथा ९७२) । जीवतत्त्व-प्रदीपिका के इस श्रानुवाद में मत्यना का श्राधार दिखाई पड़्ता है कि यह नेमिनाथ की एक मूर्त्ति है, जो एक हाथ ऊँची है व इन्द्रनीत्रमणि की वनी हुई है। मुख-नाशी में १ भेगृह द्वार के आसपास किनारों पर वनी हुई नेमिनाथ की यज व यिज्ञ्हा में यह स्पष्ट हो जाता है कि प्रारम्भ में चामुएडराय वन्ति में नेमिनाथ की मूर्त्त उपन्थित थी। त्र्याज मंदिर में लगभग ५ फीट ऊँची श्रीनेमिनाथ की प्रतिमा है। इस मृर्त्ति का उस मृत्ति से कोई संबंध नहीं हैं, जो चामुएडराय द्वारा स्थापित की गई थो। परन्तु एसा प्रतीन होता है कि यह एचए। द्वारा उस मंदिर के लिए वनवाई गई थी. जो इसने सन् ११३८ ई० से कुछ समय पूर्व निर्माण कराया था। यह वात कि यह मूर्त्ति श्रीनेमिनाथ की है, मुक्ते ऐसा त्रातुमान करने को उद्यत करती है कि मूल इन्ट्र-नील-मिए की मूर्त्ति वहाँ पर न होने के कारण किसीने इस मूर्त्ति को एचए। द्वारा निर्मापित किसी दूसरे मदिर से लाकर स्थापित करा दिया हैं। किसी प्रमाण के उपलब्ध न होने के कारण हमारे लिए यह कहना ऋसम्भव है कि इस मूर्त्ति का क्या हुआ | गोम्मट जिन के अनुवाद के अनुसार 'गोम्मटशिखर' का अर्थ 'एक आकर्षक पर्वत' होता है और यह अर्थ चन्द्रगिरि के अर्थ से असंगत नहीं है। वह पर्वत दोनों में छोटा होने के कारण 'मोहक, आकर्षक' कहा जा सकता है। इस प्रकार दूसरी वार जिनके प्रति सम्मान प्रकट किया गया है, वह श्रीनेमिनोथ की प्रतिमा है, जो चामुएडराय ने अपने चन्द्रगिरि वाले मंदिर में स्थापित कराई थी। तीसरे शंथकार दाच्चा-कुकट-जिन की, अर्थान् अवणवेलोल मे विध्यगिरि स्थित श्रीवाहुवली की विशाल मूर्ति.की जय का अमिलाषी हैं। 'दित्तिण' शब्द वेरिगोल की मूत्ति को पोदनपुर में भरतजी द्वारा स्थापित वाहुवली की ५२५ धनुप की विशाल पौराणिक मूर्त्ति से मिन्न सिद्ध कर देती है।

क्रमेकाएड गाथा ९६९

जेण निर्णिक्तियपडिमावयण सःवर्हसिस्टिदेवेहि । सञ्चपरमाहिजोगिहि दिह सो गोम्मटो जयउ॥

"जय हो गोम्मट (चामुखंडराय) दी जिसने प्रतिमा दी स्थापना की जिसका मुद्रा सर्वाध सिद्धि (सर्वोच स्वर्ग) दे देवी तथा अवधिनानचारी मुनियों द्वारा भी जो सम्मानपूर्वक देखा जाता हो।"

नोट —यह गाथा देवन उपर पित बाहुवली दो मृत्ति के बण्न दा जारी राजना गाव है। रविवा मुक्कानया बाहुवली दी निशाल मृत्ति के मुख्य का बर्णन करता है। जिन महानुमानों ने उसरा श्ववनोरन दिया है वही उसदी सुन्दरता समक्त सरते हैं। बाहुवली यो सुन्दर मृत्ति दा प्रशान्त सुन्द इतना श्वारपैक तथा प्रभावशाली है कि महान देवतागण तथा यह शानवात साथ भी उसरी वन्दना की जाते था

वर्मकाएन गाथा न० ९७०।

वज्ञयमा जिम्मानमा इसियमार सुनग्रमरूरम तु। तिहृष्णपडिमागिक्क जैम कय जयउ मो राख्रो॥

"जय हा (चाष्ट्राव्ड) राय की जिसने एक किममिंदर निर्माण कराया, जिसना नाम ईपन् प्राग् भार है, जिसनी नींच यञ्जमयी है और जिस पर म्चर्ण क्नारा शोभायमान है और जो तीनो तोकों म श्रद्धितीय है।"

नोट — इथन् प्राम् भार मुक्त जीना वा स्थान है। जैन धम्मीतुसार यह लोनशिखर पर सिद्ध जीनो का निनास स्थान है। यह वास्तर में एक मधुर नाम है जो कि एक पनिन्न भक्त एक मधुर नाम है जो कि एक पनिन्न भक्त एक मधुर काम है जो कि एक पनिन्न भक्त एक मधुर काम है। इस्ति निन्नस होता है कि स्वर्धिता च द्रिगिरि पर रिन्नत चासुवड्याय यहित का वार्षीन करता है। सुरयत इस कारण कि इसम एक विक्यात स्वर्ध करार (शिस्तर) अथवा कनशा ह। हम वहाँ पर रार्थं कनशा होने की आज आशा नहा कर मक्ते, पर सोने के पत्र से जो ग्रहा हुआ होगा यह फनशा आज सी चासुव्यश्वराय व्यक्त पर निम्मान है। मदिर का आशास यहा मारी है और भिदर वहाँ पर रामका एक इसम य स्व स्व सिक्त है समर आशास वस्त्रम है—अत्तरश्वरा सन्य दै। सम्भन्ना हमें नक्ष्या पर प्रथम विद्वर्भ का साम इस्त मान् सम्भन्ना हमें नक्ष्या पर स्व साम स्वति होगा है रि इसक बास्तिक नाम इस्त मान् सार का स्वान विव्यात चासुव्यय पत्र ने महस्य कि स्वस्त्र होने हमें कि

पर्मशाए गाथा न० ५५१।

जेग्रा भग्रम् भुनितम्बन्धितरादमाकिरणमल्घोषाः। सिन्दाणः सुरूपायाः सौ राधोः गोम्मदो जयः॥ "जय हो गोम्मटराय (चामुएडराय) की, जिसने सिद्धों के पवित्र चरएों को श्रपने बनवाये हुए स्तम्भ पर के यत्त के मुकुट के किरएएसपी जल में धोया।"

नोट:--यह गाथा वर्णन करती है कि गोम्मटराय ने एक स्तम्भ निर्माण कराया था, जिस पर एक यत्त बनवाया था। जिसके मुकुट में रत्न जडे हुए थे। मेरी सम्मित में यह श्रवण वेल्गोल के उस त्यागद-ब्रह्मदेव-स्तम्भ का वर्णन है जो दन्तकथाओं के अनुसार चामुण्डणय ने बनवाया था और इसकी पुष्टि एक शिलालख, जिसका कुछ भाग श्रव प्राय: नष्ट हो गया है, से होती है। कुछ टोकाकारों के अनुसार यह गाथा एक वड़े ऊँचे सम्भ का वर्णन करती है परन्तु त्यागद-ब्रह्म-स्तम्भ इतना ऊँचा नहीं है।

कर्मकाएड गाथा नं० ९७२।

गोम्मटसुत्तिहिंगो गोम्मटरायेण जा कया देसी। सो राष्ट्रो चिरकालं नामेण य वीर्मतंडी॥

"सदा जय हो (चामुण्ड) राय की जिमने वीरमार्त्तण्डी नाम की देशी (कन्नड-टीका) रची, जब कि गोमट्टसार रचा जा रहा था।"

नोट: -इस गाथा की रचना असंतोपजनक है। जीवतत्त्वप्रदीपिका के अनुसार यह 'वीरमत्तंडो' पढ़ा जाता है क्योंकि वहाँ इसे 'राञो' का विशेषण कहा है। जीवतत्त्व-प्रदीपिका में 'जा कया देसी' का 'या देशी भाषा कृता' कर लिया गया है। पं० टोडरमड़ इत्यादि ् चामुएडराय की कन्नड-टीका का इसे एक उल्लेख समभते हैं। नरसिंहाचार्य्य के श्रवसार चामुएडराय ने ऐसी कोई रचना नहीं की है। इसका ऋर्य केवल यह होता है कि इस मंग की कोई हस्तलिपि अभी तक प्रकाश से नहीं आई है। जीवतत्त्वप्रदीपिका की प्रथम गाया रपष्ट रूप में कहती है कि इसका आधार एक कन्नड-टीका पर है। हमारे पास इस कथन के लिए कोई प्रमाण नहीं है कि यह चामुएडराय की कृति है। हमें माछ्म है कि कन्नड में गोम्मटसार की टीका है, जिल्का नाम 'जीवतत्त्वप्रदीपिका' है, जिसे केशववर्णी ने सन् १३५९ ई० मे रचा था। वह अभय सिद्धांतचक्रवर्त्ती के शिष्य थे और धर्मभूषण के आदेशा-नुसार यह टोका की थी। वीरमार्त्तगड़ी, जैसा कि गाथा में मित्तता है, देशी का विशेषण है श्रौर यह वृत्ति का नाम है। चामुएडराय की उपाधि मी वीरमार्त्तएड थी, जो उन्होंने नोलम्बा के युद्ध में अपनी वीरता का दिख्शैन कर के प्राप्त की थी। और यह असंगत प्रतीत नहीं होती कि उन्होंने इसका नाम अपनी एक उपाधि के नाम पर रक्खा हो। यदि हमारे देशी शब्द का अर्थ सत्य है तो इसका अर्थ है कि कन्नड जो कि एक द्राविड़ भाषा है एक प्राकृत भाषा के लेखक द्वारा देशी नाम से सम्वोधित की गई है। (यह भावानुवाद है। विवाद्य द्वेचांत्रों के लिये इंडियन् हिस्टारिकल् क्वार्टलीं, भाग १६, अंक ४ में छुपे हुए अप्रेजी लेख पढ़ना चाहिए । )

—अनुवादक, नेमिचन्द्र जैन

### जैन महिलाओं की धर्म-सेवा

[ ले०—श्रीयुत त्रिवेणी प्रसाद, बी० ए० ]

िंद्रेन धर्म का जाम हुआ उत्तर भारत म, पर उसकी वृद्धि हुई दिल्ए भारत में। इसमें कोई सन्देह नहीं कि महावीर म्वामी के समय में तथा उनके निर्माण के बहुत दिनों बाद तक भी बातुत उत्तर भारत ही जैन धर्म का केंद्र रहा, किन्तु दिल्ए भारत म उसके प्रचार के बाद उत्तर भारत पर से उसनी सक्ता घटने लागी और शीम ही दिल्ए जैन मत का केंद्र समक्रा जाने लगा। दिल्ए में इस मत के प्रावस्य के कई कारण हैं। इनमें एक विशिष्ट कारण हैं वहाँ की हिल्लों का अविशय धर्म के लिए क्यमुख्य त्याग।

पुरुपों और रिजयों के धर्म प्रेम के प्रमाव में अन्तर है। पुरुप अपने शास्त्र झान तथा अन्य साधनों की सहायता से दूसरा म अपने मत व प्रति अद्धा ज्यपन करता है, किन्तु भ्यी माता, प्रजी या विहन के रूप में जो आन्तरिक प्रमात डालतो है, वह अन्तय होता हैं, और पींबे वही प्रस्तृत्वित होकर पुरुप का मार्ग प्रदर्शक होता है। इन्हिंग भारत में हमें इसका प्रसन्त प्रमाण मिलता है। इस बात की पुष्टि के लिए इस यहाँ पर क्यांटक की धर्म प्रेमा महिलाओं की चर्चा करेंगे।

इतिहास हमें घतनाता है कि कर्योदक में विभिन्न श्रेषिया की महिलाओं ने जैनमत के प्रचार में भाग लिया है। जहाँ राजपरिवारों की महिनाओं ने इस सम्बन्ध में उदारता और श्रात्मोत्सर्ग का परिचय दिया है, वहाँ साधारण घरानां की रिजयों ने भी प्रशसनीय ख़ाग का श्रादर्श स्थापित किया है।

सनसे पहली रंगे, जिसके धर्म प्रेम ख्रौर खाग का परिचय हमें इतिहास में मिलता है, निर्मुन्द परिवार की हो। उसना नाम कदाष्ट्रिय था। वह परममूल की पत्नी थी। यह परममूल की पत्नी थी। यह परममूल हुएह नामक निर्मुन्द युवराज का पुत्र था खीर दुएह के बारे में हमें यह पता है कि प्रसिद्ध विमलचन्द्र खाचाय में उसन राजनीति की शिक्षा पाई थी। कदाष्ट्रिय के विपय में हमें यह भी माव्हम है कि वह मरवर्मा नामक व्यक्ति की पुत्री थी। क्वाच्छि के बारे में कहा गया है कि 'वह सदा पुएपकार्यों म आगे रहा करती थी।' उसने श्रीपुर नामक स्थान के उत्तरी हिस्से में एक जैन भिर बनवाया था, जो 'लोकितनक' क नाम से प्रसिद्ध हुआ। परममूल की प्रार्थना पर गगनुपति, श्रीपुर्द्ध, ने पूनिह भाम तथा वुद्ध ख्रन्य मु माग इस मिदर की सेवा के लिय प्रदान किये थे। हमें इसका पता ७०६ ई० की एक राजाहा से लगता है। इसके साहित्यों में छट्टारह राजकर्मचारियों के नाम हैं।

राजाज्ञा की इसी निथि से हमें कंदान्छि के समय का मी पता लगता है। कंदान्छि ७७६ ई० में निश्चय ही पूर्ण वयस्क रही होगो। साथ ही यह भी विदित होता है कि इस महिला का अपने परिवार पर ही नहीं; विस्क गंग-राजपरिवार पर मी काफी प्रमाव रहा होगा।

इसके वाद प्रमुख जैन महिलाओं में जिक्क्यच्ये का नाम आता है। यह सत्तरस नागार्जुन की पत्नी थी। यह राष्ट्रकृट राजा कृष्ण तृतीय के समय में थी। कृष्ण तृतीय का मम्य दसवीं शताच्दि का पूर्वाई है। ५११ ई० में सत्तरस नागार्जुन, जो नागरखण्ड ७० का शासक था, मर गया। राजा ने उसकी जगह पर उसकी पत्नी को नियुक्त किथा। इससे विदित होता है कि जिक्क्यच्ये में राज्य-कार्य-संचालन की विशिष्ट चमना थी। उसके सम्बन्ध में कहा गया है कि "वह राज्य-कार्य करने की योग्यता से निपुण थी, जिनेन्द्र के शासन के प्रति आज्ञाकारिणी थी और लावण्यवती थी।" उसके सम्बन्ध में यह भी कहा गया है कि उसने नागरखंड ७० की रज्ञा की। स्त्री होने पर भी उसने अपूर्व साहम और वीरता का परिचय विया था। जब उसका शरीर व्याधिप्रस्त हो गया, तो उमने अपना कार्य-भार अपनी पुत्री को सौंप कर सल्लेखना-क्रियां-द्वारा प्राण्-विसर्जन कर दिया। वन्दिणिके नामक पवित्र स्थान की 'वसिट्' में उसने मल्लेखना क्रिया को थी।

इसी शताब्दि में एक और महिला का नाम श्राता है। इसका नाम श्रित्तमन्त्रे हैं। यह सेनापित महप्प की पुत्री और नागदेव की पत्नी थी। इसके पुत्र का नाम पदुवेल तैल था। श्रित्तमन्त्रे का नाम कर्णाटक की जैन-महिलाश्रो में ही नहीं, बिल्क जैन-नारियों के इतिहास में सर्वोच है।

महत्प पिच्छमी चालुक्य राजा, तैलप (५७३ ई०—९९७ ई०). का सेनापित था। उसकी पुत्री, ऋत्तिमच्चे, आदर्श धर्मचारिगी थी। उसने ऋपने व्यय से पोन्नकृत शान्ति पुराग की एक हजार प्रतियाँ तैयार करवाई थीं और सोने नथा कीमती पत्थरों की डेढ़ हजार मूर्तियाँ वनवाई थी। प्रसिद्ध जैन महिलाओं में से वहुत कम को तुलना ऋतिमध्वे से की गई है।

दसनी शताब्दि के श्रांतिम माग में पाम्बच्चे नाम की एक श्रत्यन्त धर्मशीला महिला हो गई है। यह भूतुग की वड़ी वहिन थी। यह हम निश्चित रूप से नहीं कह सकते कि यह भूतुग गंगराज भूतुग ही था या अन्य कोई। इस महिला का विवाइ पिटयर दोरपय्य नामक व्यक्ति से हुआ था। दोरप्य्य ने कड़े विवाह किये थे। पाम्बच्चे उसकी पहली पाणिगृशीता थी। वह नाण्य्ये कल्त नामक एक धर्माचार्यों की शिष्या थी। पाम्बच्चे ने वड़ी कड़ाई के साथ धर्मपालन किया। उसने अपने सिर के वाल नोच डाले और तीस साल तक वड़ी कठिन तपस्या की। अन्त में पश्च अतों का पालन करते हुए ९७१ ई० में शरीर-त्याग किया।

ग्यारह्वीं शतादि में पद्मावतीयक का नाम म्युराह्त में खाता है। वह ख्रमयचन्द्र की गृहस्य शिष्या थी। १०७८ ई० म झमयचन्द्र का देहातसान होने पर उसने उस पसदि का निर्माण काव्य सम्पूर्ण किया, जिसना ख्रारभ ख्रमयचन्द्र ने किया था। उसने न्वमिद्र के चारो ख्रोर एक पेरा भी धनवा दिया।

इसी शता दि से क्णीटक के श्रन्य भागा में भी हमें धर्मनार्थ में व्यावहारिक रूप से भाग लेनेशानी महिलाओं के उदाहरण मिनते हैं। राजेन्द्र कोंगाल्य की माता पोच नरिस ने १०५० ई० से एक बसिद का निर्माण कराया था। इस बमिद में उसने श्रप्ते गुरु गुणसेन पहित की मूर्ति स्थापिन की। १०५० ई० में एक बसिट का निर्माण कराया था। इस बमिद में न्यने श्रप्त गुरु गुणसन पडित की मूर्ति स्थापित की। १०५८ इ० म उसने इस बसिद को मूर्तिनान भी दिया।

माल नदेनी का स्थान भी धर्मचारिजी जैन महिलाब्यां में ब्रत्यन्त ऊँचा है। यह महिला फदम्बराजा कोचिदेव की प्रथम पाणिगृहीता पत्नी थी। इसने १००० ई० में हुप्पटूर में पद्मानित् सिद्धातदेन के द्वारा पाइवेन्व चैत्यान्य का निर्माण कराया। इस जिनालय के निग उसने पदेनाड नामक अत्यन्त सुन्दर स्थान प्राप्त किया। इस चैत्याहाय के तैयार हो जान पर माल निगी ने सभी प्रमुख ब्राह्मणों को निमन्तित कर उनकी पूजा की ब्रौर इस जिनालय का नामरूएए 'ब्रह्मजिना थ' उद्या ब्राह्मणों से करनाया।

नागरसंड के धार्मिक इतिहास में चहुलेंनी का नाम एक निशंप स्थान रसता है। यह महिला सातर-परिवार की थी। सान्तर परिवार जैनमतायनथी थे, और उसका धर्म प्रेम विज्यान है। चहुलदेनी रखस गग की पीत्री थी। उसका निर्माद पढ़नराजा काडुनेट्टी स हुआ था। अममय में ही उसके पति और उत्र का देहावतान ही गया। इसके बाद उसने अपनी होटी चहन ने चार पुतो, नेतेन गोमिंगा, और इत्र और धर्म, नको अपना माहस्तेह समर्पित किया। इनके पिता सान्तर राजा थे, और उनका भी दहानत हो चुका था। चहुलदेवी ने अपनी यहिन के इत्र सारी पुतों का अपने ही पुत्र। के समान माना। इन्हों की सहायता से उसने सात्तरों की राजधानी पोन्चुचपुर, म जिनालयों का निर्माण किया। इनमें से एक पचनुत्र या पचनसदि है जो 'इ्वितिनकम्' के नाम स दिल्यात है। पचनसदि का निर्माण काल १००० ई० है। इस महिला ने अन्य प्रकार के भी परोपकार सन्त्र यो कार्य किये। इसने तालाय हुएँ, मदिर तथा घाटों के भी निर्माण क्यये। इनके आंतिरक्त मोजन, वस्त्र तथा आंवय मा दान देगर बसने चहुतों ना उपकार किया।

गगराजपरिवार मी महिलाएँ भी अपनी उदारता तथा धर्मशीनता के लिए प्रसिद्ध हैं। गग महादेनी मो अनकातमत का प्रश्रय दानिया में अत्यन्त कँचा ध्यान दिया गया है। यह महिला भुजवल गंग हेम्माडि मान्धाता भूप की पन्नी थी। भुजवलगंग गंगवाडि और मेघुट्टिमंडिल १००० का शासक था। गङ्गमहादेवी को 'पट्टदमहादेवी' के नाम मे भी पुकाग गया है। एक प्रशस्ति मे गङ्गमहादेवी को जिनेन्द्र के चरणारिवन्दों में लुट्य भ्रमरी' कहा गया है। इस महिला का समय वारहवी शताब्दि का पूर्वार्द्ध माना गया है, १११२ ई० मे वह विद्यमान थी।

एक दूसरी सान्तर-राजकुमारी पपादेवी है, जो श्रपने धर्म-कार्यों के लिए श्रह्मन्त प्रसिद्ध है। यह तैल नृपति की कन्या श्रोर विक्रमादित्य सान्तर की वड़ी विहन थी। लेखों में इस महिला की वड़ी प्रशंसा की गई है। इसने अर्वीतित्तकम् की भौति ही 'शासन-देवते' का केवल एक मास में निर्माण कराया। पंपादेवी वड़ी धर्मशीला थी। वह नित्य नियमित रूप से शास्त्रोक्त विधि से पूजा-श्रची किया करती थी। उसकी सब से ऊँची कामना थी 'श्रप्टविधार्च्चने', 'महाभिषेकम्', श्रोर 'चतुर्भिक्त' को सम्पन्न करना। ऊर्वितिलकम् के उत्तरी पट्टशाला के निर्माण में इस महिला का मी हाथ था।

जैन संनापित गंगराज की पत्नी लक्कले या लक्ष्मीमती का नाम भी अनेकान्तमत के प्रचार के सम्बन्ध में अत्यन्त प्रसिद्ध है। इस मिहला ने १११८ ई० में अवणवेल्गोल में एक जिनालय का निर्माण कराया था। इसके अतिरिक्त भी उसने कई जिनमंदिरों का निर्माण कराया था, जिनके संचालन के लिये गंगराज ने उदारतापूर्वक भूमि-दान दिया था। लक्ष्मीमती ने अपने पित की ही तरह परोपकार में अपना जीवन व्यतीत किया। उसने असहायां और दुःखियों को अन्न वस्त्र तथा औपध से वरावर सहायता की। इसी कारण प्रशस्तियों में उसे 'उदारता की खान' कहा गया है। एक लेख में कहा गया है—"क्या ससार की कोई दूसरी मिहला निपुणता, सौन्दर्य्य और ईक्तर-मिक्त में गंगराज की पत्नी, लक्ष्मीयाम्बिक, की वरावरी कर सकती है ?" यह लेख ११२१ ई० का है। इसी साल लक्ष्मीमती ने समाधि लेकर शरीर-त्याग किया।

गंगराज के बड़े भाई की स्त्री का नाम जक्कणच्चे था। यह महिला शुमा-चन्द्रदेव की शिष्या थी। सेनापित बोप्प इसी महिलारत्न का पुत्र था। जक्कणच्चे ने 'मोत्तितलक' नामक व्रत करके एक प्रस्तरखंड में एक जिनदेवता की प्रतिमा खुदवाई श्रौर उसे अवण्वेल्गोल में प्रतिष्ठित किया। यह प्रतिष्ठाकार्य १९२० ई० में सम्पन्न हुआ। उसी साल में उसने अवण्वेल्गोल में एक सरोवर भी खुदवाया।

पुण्लिसमय्य एक विख्यात जैन-सेनापति हो गया है। उसकी स्त्री, जिक्कयव्वे, भी अपने धर्माचरण धर्मकार्यों के लिए प्रसिद्ध है। १११७ के एक लेख से माळ्म होता है कि ष्टप्णराजपटे तालुका के होसकोटे नामक खान में उसने एक यसदि का निर्माण कराया था। यह यसदि येजल पत्थर का बना हुन्ना था। होसमोटे क एक शिनालेख में निया है नि इस महिला पी तुलना केवल साता ऋौर रुजिमणी से की जा सक्ता है।

सुम्मिय परिस, कनिकय परिस खोर शान्तियक नामर तीन महिनाखों के नाम जैन इतिहास म एक प्रमुख खान रखते हैं। सुम्मिय परिस राजा मारसिंह की दोटी चहिन थी। इसके ग्रुष्ट पा नाम माघनदी था। यह जैन सुनियों की बड़ी मक्त थी और उन्हें सदा मोजन तान दिया करती थी। इसने उद्धरें के पश्चवसदि को खनकृत किया और उसी के उद्देश में 'सरावीनी' नामक खान में भूमि दान निया।

षनिषयत्यरिक्ष के सम्बाध में फहा जाता है कि उमन सुमियायरिक्ष के भूमि दान म श्रीर मी शुद्धि की। उसने उन-उन स्थानों म जिन मदिरों का निर्माण कराया, जहाँ उनकी श्रावदयरुना थी। जहाँ जैन सुनियों को मोजन का कष्ट होना था वहाँ उसने उनक निर्वाह के लिए भूभिन्दान दिया

जिस लेख में उक्त दोनों महिनाओं का उल्लेख भिनता है, उसी में शास्त्रियक का भी जिन्न है। इस महिना के भिना के भिता का नाम कोटिशोट्ट और माना का योज्यन्ने था। उसके पति का नाम भी कोटिशेट्टि हो था। इसने उद्धरे में एक यसदि का निर्माण कराया। इस महिना को लेख में जिनवर्म का खाधार' कहा गया है।

होय्सन राजा निष्णुतद्ध नदेन की रानी शास्त्रान्यों जैन महिलाओं के इतिहास म एक निरोप स्थान रहती है। अन्यप्तेन्नोन तथा आय स्थानों म प्राप्त लेखों से निर्मत होता है कि सीन्दर्य, प्रमेशीनता, दया और भिक्त आदि गुर्खों म इस महिला ने प्रश्नसनीय ख्याति लाम की थी। इसना पिता क्ट्रर शैंग और माता जैन थी। इसनी माता का नाम मायिक ने था। यह गुरुत, गान और बाद्य में अन्यन्त निपुत्य थी और अपने सीन्दर्य्य के निर्मा दिखात थी। इसने गुरु का नाम प्रभावन्त्रसिद्धानदेव था।

रानी शान्तान के का धर्ममार्थ चिरस्थायी है। ११२६ है में इसने श्रम्यान में जिनेन्द्र की एक प्रतिमा निर्मित कराई जो शान्तिजिने द्र' के नाम से प्रसिद्ध है। उसी सान इसने श्रम्यापन में हो 'सबतिम ध्याराएं' यसिंद का निर्माण कराया। इस वसिंद के सम्यक् मंपानन के निए शान्तनहेंबी ने राजा निष्णुवर्द्ध ने की अपुनित से 'मोट्टेनिनेंग' नामक प्राम दान कर दिया। इस प्राम के श्राविरिक्त भी इसने श्रम्य धर्म प्राम इस यसिंद के सचानन के निए श्रपने गुरू को श्रापन किये। शान्तनहेंबी न सस्ताराना दिया द्वारा ११३१ ई० में शिवराने नामक स्थान में शरीर निसर्जन किया।

राजा विष्णुवर्द्ध गरेन की पुनी, हरियावरिम, ने भी अनेक धर्मशार्य तिये, उसने १९२९ ई०

में कोडंगिनाद के हंतियूर नामक स्थान में एक विशाल चैत्यालय का निर्माण कराया। इसके गोपुरों की ऊँची चोटियों में कीमती पत्थर जड़े थे। इस चैत्यालय के लिए उसने वहुत-सी भूमि का भी दान किया।

जक्त्रे या जकते चाविमय्य की स्त्री थी। उसने हेर्गु नामक पवित्रस्थान में एक वसीं

निर्मित कराया और उसे चेन्न पार्श्वनाथ के नामपर प्रतिष्टापित किया। सेनापित ईक्कर की स्त्री, मिचयक के, ने मायद्वोत्तल नामक स्थान में एक जिन-मिन्द्र की प्रतिष्टा की। इन मंद्रिर के साथ उसने एक सरोवर का भी निर्माण कराया, जो 'पद्मावती करें' के नाम से प्रसिद्ध हुआ। उसने ११६० ई० में इस मिन्द्र के लिए भूमि-दान मी दिया। संभन्तगीय की पत्नी, सिरियादेवी, ने अपने गुण चन्त्रायणदेव की आज्ञानुसार रंगनाथ मंदिर की विष्णुमूर्त्ति की चरण-शिला से एक जिन-मूत्ति बनवाई और उमे हुलियूर के बसदि में प्रतिष्टित किया। अचलदेवी का नाम भी कुछ कम प्रसिद्ध नहीं है। यह मिह्ना सेनापित चन्द्रमीति की पत्नी थी। चन्द्रमीलि शैवमत का माननेवाला था, किन्तु अचलदेवी कट्टर जैन थी। उसने अवणवेल्गोल में पार्श्वनाथ का एक सुन्दर जिनालय बनवाया। उसके पति की प्रार्थना पर राजा बहाल ने एक प्राम का दान उक्त मंदिर को दिया था। एवण की पत्नी सोमलदेवी ने १२०० में वेलगबट्टिनाड नामक स्थान में एक बसदि का निर्माण कराया, और इसके लिए मूमि का दान दिया, जिसका विशेष विवरण लेख में आबद्ध है।

वास्तव में दिच्या भारत में जैनमहिलाओं ने अनेकान्तमत के प्रचार तथा उसकी उन्नित के लिए अत्यन्त महत्त्वपूर्ण कार्य किया है। इसमें सन्देह नहीं कि दिच्या भारत में आज जो कुछ भी जैनमत-सम्बन्धी कार्य दिखाई दे रहा है, उसमें महिलाओं का भारी हाथ है और इतिहास उनकी उपेद्या नहीं कर सक्ता।

[बी॰ ए॰ सालेतोरे-कृत 'मेडिएवेल जैनिज्म' नामक पुस्तक के आधार पर स्वतन्त्र रूप से लिखित]

#### ज़िन आगम साहित्य में यक्त [ते॰-श्रीयुत प्रोफेसर जगदीशचन्द्र जैन, एम॰ ए॰]

हिर तथा जैमिनीय बाज्यण आदि वैदिक प्रायों में यस राज्य का प्रयोग फेरन आध्ये जनक अथमा भवानक अर्थ में हुआ है। हरिवरा पुराय म यहाँ को धनपति हुतेर के उशारा और कोप का रक्त कहा गया है। वौद्धों के महानम म सिगोन के आदिम निर्मासियों को यत्त बताया गया है। कथासिरस्थागर में पृहत्वाय मासमही बकों का उत्लेख आता है। बौद्ध जातकों म तो वज़ों का बयान अनेक जगह आता है। यहाँ बताया गया है कि बज़ों की कभी पत्र नहा लाती, उनकी आँखें लाल होती हैं उनकी परख़ाई नहीं पड़ती, रायीर उनका ताडवृत्त के समान लग्ना होता है वाँत राजम जैसे होते हैं, जोच श्वेन पड़ी क् समान होती हैं। ये लोग मतुष्य और पशुओं का मास मन्नय करते हैं तथा जगनों और एकान क्षानों में बास करते हैं।

(१) यत्तमह---

जैन साहित्य म बचों ये अनेक उल्लेख मिनते हैं। स्वय जिन मगान के यज्ञ होते हैं। निशीयपूर्णि म इन्द्रमह स्वरमह, यज्ञमह स्वीर भूतमह इन चार उत्सवों को महान् उत्सव (ग्रह्ममह) बताया गया है। इन उत्सवों पर साधु को स्वाच्याय करने का निषेध है। ये उत्तर कई दिन तर मनाये जाते हैं, और य आपान, आसीज, कार्तिर और चैत्रमाम की पूर्णिमा के दिन समान होते हैं। ' इन्द्रमह के अपसर पर इन्नेज्जे स्थापित कर उत्तका पूजन किया जाता है। जैनशाकों में कार्यिन्यपुर के हुमुँदर राजा द्वारा बढ़ ठाट के साथ इन्नमह उत्तम समाये जाने का उल्लेख आता है। राजा न नायरिका को इन्न्नेज्ज स्थापित करने का आनेश विया। लोगों ने इतेन्य-जयद, मिल्य-समारा आदि हारा इन्नेज्ज को सज्जित किया। क्लेक्यों के नाव हुण, सुक्वियों के नाव हुण, सुक्वियों के का प्रदर्शन किया। कुणां है। साथ इन्नेज्ज का प्रदर्शन किया। कुणां हम हिड़ साथ हुण, इन्नजियों ने इन्नजाल का प्रदर्शन किया। कुण-सक्वियों के नाव हुण, सुक्वियों के का स्वर्ण हिड़ साथ हुण, सुक्वियों के वाय पूरिमा आहि वादित स्वाये गये। इस प्रकार सात दिन आमीद प्रमोद में बीतने के वाय पूरिमा आहि वादित स्वाये गये। इस प्रकार सात दिन आमीद प्रमोद में बीतने के वाय पूरिमा आहि। तर हमेंद्र

Yakshas by A K Coomarswamy 20 831

Re Buddhis India. By R Mehta 70 . 331

<sup>्</sup> आस दशिएणमण इहं लाव्छ सावपायापिणमाण भगति हृत्यनो भ्रामावरोपिणमाण कतिरशुरिणमाणचेर समित्रा पत्रशुरणमार एत स्मित्रिया गहिया। श्रादितो उण जन्य विवये जता दिवमाता महामहो पदवनि तना दिवमाता भारूम् जाव श्रीतदिवमो ताव (निर्मायसृणि, एट्रेश १६)।

राजा ने कुसुम वस्त्रादि द्वारा महावैभव में इन्द्रकेतु की पृजा की । इन्द्रमहोत्सव के अवसर पर नगर की कुजवाजिकार्थ विल, पुष्प, धृष ग्रादि द्वारा इन्द्र की पृजा करती थीं, श्रीर श्राने योग्य वर के लिये प्रार्थना करनी थीं। एक वार एक राजकुमार भी इन्द्रस्थान (इंद्रुग्ग्) के गया हुआ था। उसे माल्म हुआ कि कन्यार्थ इन्द्र से वरप्राप्ति के लिये प्रार्थना कर रही है। राजकुमार ने उन्हें कन्या-श्रन्त-पुर में रखवा दिया। वाद में उनका राजकुमार से विवाह हो गया। यदिष यहाँ यस्तमह के विषय में श्रन्तग चर्चा नहीं की गई है. परन्तु इन्द्रमह आदि की तरह यसमह भी एक महान् उत्सव माना जाना था।

#### (२) यज्ञ आराधन---

प्राचीन समय में भी लोग पुत्रोत्पत्ति के लिये यज्ञाराधन करते थे। इस प्रकार की कथायं वैदिक, वौद्ध तथा जैनप्रन्थों में प्रमेक स्थलों प' प्राती हैं। घम्मपद की प्रहुक्या में श्रावस्ती नगरी के महासुवएए नामक एक गृहपिन की कथा प्राती है। एकवार महासुवएए स्नान करके घर लौट रहा था। रास्ते में उसने एक महान् वृज्ञ देखा। महासुवएए घन-धान्यादि से समृद्ध था. परन्तु उसके संतान न थी। महासुवएए ने वृज्ञ के चारों स्रोर प्राकार बना दिया. उसे पताकात्रों से सिज्ञन किया श्रोर प्रतिज्ञा की कि यदि मेरे संतान होगी तो में इसका महान सत्कार कहाँगा।

नायाधम्मकहा (अध्याय २) में भी इसी तरह की कथा श्राती है। धन्यसार्थवाह की पत्री भद्रा के कोई सन्तान न होती थी। वह धन्य की श्राज्ञा लेकर स्नानादि करके राजगृह के वाहर जहाँ नाग, भूत, यन्त, इन्द्र, स्कंद्र, रुद्र, शिव और वैश्रमण की प्रतिमाय थीं, वहाँ श्राहे। भद्रा ने प्रतिमायों का श्राभिषेक-पूजन आदि किया और प्रतिज्ञा की कि यदि मेरे संतानोत्पित होगी तो में इनका दानादि से सत्कार करूँ भी और अन्तयनिधि से सवर्धन करूँ भी। तत्पश्चात् चतुर्दशी, अष्टमी, अमावस्या और पूर्णमासी के दिन विपुत्त अश्वान, पान आदि द्वारा नाग श्रादि को उपयाचित करती हुई वह समय विताने लगी। भद्रा की इच्छा पूर्ण हुई। देवों द्वारा दत्त होने के कारण भद्रा ने अपने पुत्र का नाम देवदित्र रक्खा।

संतानोत्पत्ति की अभिलापा पूर्ण करने में हरिएएगमेपी का नाम विशेषकर आता है। कल्पसूत्र में हरिएएगमेपी द्वारा ही महात्रीर का गर्भपरिवर्तन किये जाने का उल्लेख है। कल्पसूत्र की हस्तलिखित प्रतियों में भी उसके चित्र आते हैं। मथुरा के जैन शिलालेखों में उसको 'भगता नेमेसो' कहा गया है। वैदिक प्रन्थों में भी नैगमेप यही काम करता हैं।

१ चत्तराध्ययन-नेमिचन्द्र-टीका ६, पृ० १३६् ।

२ निशीयचूर्गि, चद्देश ११।

३ Yakshas by A K Coomarswamy, पु॰ २२

यहाँ उसे हिरिण हिरिरोचारक इन्द्र का सेनापित कहा गया है। महामारत में नैगमेप को क्रांति का आजामुन रूप बताया है। अन्तग्रहसूत्र में (अञ्चाय ६) हरिएणमेपी के सक्ष्य में निम्न निम्नित्त कथा आती है। महिलपुर में नाम मृह्यित की पत्नी मुलसा के कोई सदान न होती थी। मुलसा की व्योतिपियों ने घपपन में ही कह दिया था कि यह लडकी वध्या होगी। मुगसा व हिरिएणमेपी की यहुत मक्ति पूजा की। हरिएणमेपी आराधना से प्रसान हो गया। उसने मुगसा और इच्छा की माता नेवित्त की। एक साथ गमैवती किया। दोनों के साथ ही प्रमान हो है। मुलसा ने मृत पुत्रों की जन्म दिया, और देवकी ने जीवित पुत्रों की। अत्र हरिएणमेपी ने मुलसा के मृत पुत्रों को देवकी के पास रस्त दिया और देवकी के पुत्रों की मुझसाल नाम का पुत्र हुआ।

पुनोत्पत्ति के श्रांतिरिक्त श्रांत्र श्रांत्र पर भी लोग यत्त श्रांदि का श्राराधन करते थे, यह नात नायाधनमञ्ज्ञ (अध्ययन ८, की निम्न कथा से प्रस्ट होती है। चपा नगरी के श्राह्म ना श्रादि वैदय धनोपार्जन के लिये समुद्र यात्रा के लिये प्रले। रास्ते में श्रानेक उपसर्ग हुए। पिशाप का मयानक उपद्रव हुआ। उस समय सन यात्री श्रायन्त सथमीत होकर इन्द्र, रून्द्र, रु, शिव, वैश्रमण, नाग, भूत, यत्त, श्रायी श्रीर कीट्टिकिरिया (दुर्गा) की श्राराधना करने लो। याद में सकुरान श्रापने स्थान पर पहुँच गये।

#### (३) यत्त आयत्तन---

प्राहत खौर पाली प्रयों में चेड्य अथना चेतिय का उत्लेख अनेक जगह आता है। जैन खागम प्रया के टीराकार अमयदेव ने चेड्य का अय व्यतरायतन किया है। माल्स्म होता है पहले प्रत्येक नगर में इस प्रकार के स्थान होते थे। उन्हारक के लिये राजगृह नगर में गुण्किय चन्या में पूर्णम्द्र और आमलक्या म अवसाल वन नामक चैल्य थे। बौद्ध प्रयों में आनन्द, गोतमक, चापाल, अजक्तापक (इस चैत्य पर यहा को शान्य रखने में तिथ यकरियों की बिल दी जाती थी। आदि चैल्यों का उत्लेख आता है। चैल्य के स्थान पर कमी यहाधिष्ठित उद्योगों वा कथन भी खाता है। जैते वाण्यियाम नगर में मुक्य यहाधिष्ठित उद्योगों मा कथान था, मधुरा म मुदसल्य यहाधिष्ठित भएहीर नाम कथान था, सुरा म मुदसल्य यहाधिष्ठित भएहीर नाम कथान था, त्या वद्धमाणुद्ध में मिण्यन यहाधिष्ठित विजयवद्धमाणु नाम का उद्यान था। ये यहाधवन कभी नगर क याहर उद्यान में, क्यी पर्वेव पर, कभी तालाव के पास, कमी नगर के दार के पास और कमी नगर में ही होते थे। औषपातित सून (सून २) म

Yakshas By A. K, Coomarswamy To 321

भाग ८

पूर्णमद्र चैत्य का निम्नलिखित वर्णन छाता है। पूर्णमद्र चैत्य प्राचीन, दिन्य और सुप्रसिद्ध था। यह वेदिका सिहत, सच्छत्र, सध्वज, लोममय प्रमार्जन युक्त, गोवर छादि से लिण हुआ, चदन कलश, तोरण छोर मालाओं सिहत तथा छगुरु छादि धूप से सुगंधित रहता था। यह चैत्य नट, नर्तक, स्तोत्रपाठक, मह, मौध्टिक (मुष्टि युद्ध करने वाले), विदूपक, कूदनेवाले, तैरनेवाले, ब्योतिणी, रास गानेवाले, वित्र दिखाकर मित्ता मोगनेवाले, कामीजन—इन सब का छाश्रयभूत था। यहाँ यज्ञ याग छोर हवन छादि हुआ करते थे। इन चैत्यों में ही जैन, बौद्ध छादि साधु छाकर उत्तरते थे। चृहत्करपसूत्रभाष्य मे वताया है कि यदि साधु देवकुल छादि मे रात्रि को वास करे तो वहाँ स्कंद, मुकुंद छादि की प्रतिमाओं के दंपक द्वारा जल जाने का भय है। कभी यह भी संभव है कि चूहे दीपक की जलती हुई वत्ती निकाल कर ले जाय छोर उससे प्रतिमाये जल जाय। इससे साधुओं के अपवाद होने का भय है। छात्रप्य साधु को चाहिये कि वहाँ वास करने के समय प्रतिमाओं को सरका दे। यदि यह संभव न हो तो दीपक को एक तरफ उठ।कर रख दे। इससे जान पड़ता है कि स्कंद छादि की प्रतिमायें लकड़ी की होती थी तथा भक्त लोग रात्रि को उनके सामने दीपक जलाकर रखते थे। यह भी माल्यन होता है कि काष्ट की प्रतिमायें चहुत भारी न

मिण्भिद्र, श्वेतभद्र, मनुष्यभन्त, वनाधिपति, वनाहार, रूपयन्त श्रीर यन्तोत्तम। इन यन्तो मे पूर्णभद्र श्रीर मिण्भिद्र श्रिधक प्रसिद्ध मालूम होते हैं, वौद्ध ग्रन्थों में भी इन यन्तों का उल्लेख श्राता है। सांख्यायनसूत्रों में मिण्भिद्र का उल्लेख मिलता है। स्थानांग्रस्त्र में श्राठ व्यंतरदेवों के श्राठ चैत्य वन वताते हुए यन का चैत्यवन वट

प्रज्ञापनासूत्र में तेरह प्रकार के यत्तों के नाम निम्न प्रकार से आते हैं पूर्णभद्र,

होती थी और वे एक जगह से दूसरी जगह सरकाइ भी जा सकती थी।

स्थानांगसूत्र में आठ व्यंतरदेवों के आठ चैत्य वृत्त वताते हुए यत्त का चैत्यवृत्त वट वताया गया है। कही चैत्य शव्द वट अथवा किसी अन्य साधारण वृत्त के अर्थ में भी आता है। पहले चिता के ऊपर कोई चिह आदि बना देते थे, और उसे पूजने लगते थे। मथुरा के जैनस्तूप और बौद्धस्तूप इसी तरह के चैत्य है। बौद्ध जातको में वटवृत्त की पूजा का उल्लेख मिलता है, जिसमें लोग बकरे, मुग़ें, सूअर आदि को मारकर उनकी विल देते थे।

### (४) यत्त-ग्रह--

ं शास्त्रों में यत्त्रमह के अनेक कथानक आते हैं। यत्त्रमह की विविध चिकित्साओं के भी उल्लेख मिलते हैं। जवूद्वीपप्रज्ञप्ति (पृष्ठ १२०) में अन्य न्याधियों के साथ इन्द्रमह, धनुर्भह, स्कद्मह, कुमारमह, यत्त्रमह और भूतमह का भी कथन आता है। विनयपिटक

१ वृहत्कलपभाष्यसूल वृत्ति भाग ४, पृ० ६६७।

(महारण ३) म मिलु को भूतमह होने पर व्यामिषोदक पान कराने को लिएता है। दीघ निकाय (व्याटानाटियसुन) में भूतों में रत्ता करा कि लिये आटानाटिय रत्ता वर्ता है। यहाँ यह बताया गया है कि यदि कोई यह वित्तर्था है प्रयुक्त चित्त से मिलु का पीढ़ा करें तो इद्र सोम व्यादि महायत्तों को (इनमें मिल्यक्त नामक यन का भी नाम व्याता है) पुकारना चादिये कि यह यद पकड रहा है, हारीर म प्रमेश कर रहा है सता रहा है, हम रहा है। जैनम यो में कहा है कि यटि कोई साधु बनाविष्ट हो जाय तो क्षायोत्सर्ग हारा देवता का आसन प्रकृष्यित करके मृत्तिचिरुक्ता करनी चाहिये।

(ध) यज्ञविशेष श्रीर उनके कार्य-

पूर्णमद्र, मिणभद्र खान्त्रि बच्चों के श्रातिरिक्त जीन प्रार्था में श्रान्य मी यहाँ के निस्तृत उस्तेष्व मिनते हैं।

(१) मोग्गरपाणि यत--राजगृह में अर्जुन ह नामक एक माली रहता था। नगर के बाहर मानी का एक उद्यान था। इस उत्यान के पास मीभगरपाणि का यजायतन्था। यह यज्ञायतन भी उपरोक्त पूर्णभद्र चैत्य के समान प्राचीन दिय आदि शुणे से युक्त था। ऋर्नुनक के पितामह आदि पूर्वकाल से इस यह की पूजा करते आये थे। यह के हाथ में एक बड़ी भारी लोहे भी मुद्गर थी। अर्जुनक धा यकाल से ही यह की भक्ति करता था। वह प्रतिदिन अपनी टोकरी लेकर उद्यान में जाता, पुष्प चयन करता, पुलों में यत्त की अर्चना करता और राजमार्ग में जारर अपनी खाजीविका चताता था। एक दिन मानी श्रपनी स्त्री के साथ उद्यान में पुष्प चयन करने श्राया। यसायतन म छह बदमाशा की एक टोली ब्याइ हुई थी। य लोग साजी खाँर उमकी स्त्री को स्त्राते देख यत्तायतन के क्विजाड़ा के पीछ छिप गये। ज्योंही मानी श्रीर उसकी पत्नी ने श्रन्दर प्रदेश किया, इस दोनी ने मानो को परड कर बाँच लिया और मानिन से विषयसौग विया। श्रर्जुनक की इसमे अत्यन्त राद हुआ। उसे यह पर श्रश्रद्धा हो गई। उसने कहा, यह यत नहा, यह तो लक्डो का ठूठ मात्र है। अत्र यत्त ने माती के शरीर म प्रदेश किया। माली क बधन टूट गये। यनाविष्ट माली न ऋपनी मुद्गर से उस टोली को और मालिन को जान से मार दिया। राजा के पास जब यह समाचार पहुँचा तो उसने नगर भर म मुनादी करा दी कि कोई श्रादमी घर से बाहर ा निकले (श्रवगडसूत्र ई)।

(२) सुराप्रिययत—साजेत नगरी वी उत्तर-पूर्व दिशा में सुरापय नाम का यद्यायतन था। वह प्रति वर्ष विदित्त किया जाता था, और लोग उत्तरा महान् उत्तर मनाते थे। जो चित्र थार उसे चिदित करता था, उसको यह मार डानता था। यदि यहाको चिदित न किया जाता तो वह जनमारी फैना नेता था। साजेन नगरा के जर सर चित्रकार मागते लगे तो राजा को बहुत चिन्ता हुई। उसने सब चित्रकारों को इकट्ठा किया। राजा ने सब चितेरों के नाम पत्र पर लिखवाकर एक घड़े में डाज दिये। ये नाम प्रतिवर्ष घड़े में से निकाले जाते थे।

जिस चित्रकार का नाम निकल श्राता उसे यन् को चित्रित करना पड़ता था।

कोशांवों के किसी चित्रकार का लड़का अपने घर से माग कर साकेत में आया। वह एक चित्रकार के घर रहने लगा। संयोग श्रा अवकी वार इसी चित्रकार का नाम निकला। चित्रकार की वृद्धा माता को अत्यन्त दु.ख हुआ। इस चित्रकार के लड़के ने वृद्धा माता को आव्यन्त देश हुआ। इस चित्रकार के लड़के ने वृद्धा माता को आव्यासन दिया और वह स्वयं यन्न को चित्रित करने के लिये तैयार हो गया। इस वालक

ने उड्ज्वल वस्त्र श्रादि धारण कर नई कूँची श्रादि ले यत्त को चित्रित किया, श्रौर पादवंदन कर श्रपने श्रपराधों की त्रमा मांगों। यत्त ने संतुष्ट होकर वर मांगने को कहा। चित्रकार वालक ने कहा, "श्राप लोगों का नाश न करें।" यत्त ने कहा, यह तो श्रव मैंने छोड़ ही दिया है, श्रौर कुछ माँग। वालक ने कहा, मैं चाहता हूं कि द्विपद, चतुष्पद श्रादि प्राणियों के एक मांग को देख कर भी मैं उनका पूर्णहरूप से तदनुहरूप चित्रण कर सकूँ। यत्त ने

वरदान दिया (त्र्यावश्यक हरिभद्रवृत्ति १)।

तड़ाग' नामक तालाव वनाकर वहाँ से चला आया।

(३) भूततड़ाग तालाव — बृहत्कलपसूत्रमाध्य में कुत्रिकापण वामक एक दुकान का उल्लेख मिलता है। इस दुकान पर तीनों लोकों की सामशी उपलब्ध होती थी। प्राचीन समय में उज्जयिनी और राजगृह में कुत्रिकापण थी। राजा चएडप्रद्योत के समय में उज्जयिनी में नौ कुत्रिकारण थी। इस कुत्रिकापण में भूत पिशाच भी वेचे जाते थे। एक बार भूगुकच्छ (भरोंच) का कोई वैदय उज्जयिनी में आया और कुत्रिकापण से उसने भूत मांगा। दुकान मालिक ने कहा यदि लाख रुपये दो तो भूत मिल सकता है। वैदय तैयार हो गया। दुकानदार ने देवता से आज्ञा मॉगी। देवता ने कहा कि भूत वेच सकते हो परन्तु आहक से कह दो कि यदि भूत को काम न दिया जायगा तो वह उसे मार डालेगा। वैदय भूत लेकर चल दिया। वैदय भूत को जो काम बताता उसे वह जल्दी ही कर डालता। अन्त में वैदय ने एक स्तम्भ गाड़ दिया और भूत को उस पर चढ़ते उत्तरते रहने को कहा। भूत ने हार मान ली और वह अपनी पराजय के उपलक्ष्य में मरोंच के उत्तरभाग में भूत

(४) ऋषि तड़ाग—इसी तरह की दूसरी कथा तोसिलदेश के वैद्य की श्राती है। वह भी उज्जयिनी जाकर ऋषिपाल नामक व्यंतरदेव को मोल लाया था। इस व्यंतर ने 'ऋषि-

१ कु इति पृथिन्याः संज्ञा, तस्याः विकं कुतिक-स्वर्गमत्यंपाताललज्ञाणं तस्यापणः हट्टीः । पृथिवीत्रये वित किमपि चेतनमचेतन वा वृन्य सर्वस्यापि लोकस्य ग्रहणोपभोगज्ञमं विद्यते तत् श्रापरो न नास्ति (बृहत्करपसूसभाष्यवृत्ति ३—४२१४)

तडाग'नाम का सालात्र बनाया। इस तालाब पर लोग प्रतिनेपै स्राठ दिन का उत्सव मनाते थे।

- (4) मडीरयस—आनश्यम् पूर्ण आदि में मटीरयस का नाम अनेक जंगह आता हैं। माळूम होता है कमी मधुरा नगरी में मटीरयस का बड़ा माहाल्य माना जाता था। लोग इन्हें होकर मडीरयस की याता के लिये जाते 4, आर उन्होंने महार की स्पृति में महीरवट मडीरवर्डिमय चेटा, मडीरविडिमय उद्यान, महीरत्य आदि स्मारक बनताये थ। 'मधुरा में जनरागुदा (यस्गुद्दा) होने का मी उल्लेग्न मिनता है। इस गुफा में आर्यरीस्त आचाय ठारे हे।'
- (६) मनुष्य रूप में यत्त-

मनुष्यरूप यत्तों की ऋनेक कथार्थे प्रचलित हैं। यहाँ इस तरह की एक-दो कथार्थे ही जातों हैं —

(१) एक ब्राह्मण् की बन्या अत्यन्त रूपवता थी। ब्राह्मण् श्रपनी यन्या पर श्रासक हो गया। उसने एन ब्राह्मणी हो दूती बना बर उसके पास भेजा। ब्राह्मणी को एक उपाय सूक्त पड़ा। उसने काया से बहा, देती हमारे कुल में यह दिवाज है कि यस बन्याओं वा उपमोग करते हैं। श्रताएव जब यस श्राये तो तुम उसना श्रपमान नहां करना। स्था वह यस श्रांरे में ही श्राता है, इमिजये तुम प्रकाश नहीं करना। लड़की चालाक थी। उमने दीपक जलावर उसके अपर एक मिट्टी वा वर्तन रस्त दिया। रात को यस श्राया। जब उसन मिट्टी का वर्तन उठा वर देखा तो दसती क्या है कि उसका पिता है।

( उत्तराध्ययनचृर्णि, पृ॰ ८९ )।

(२) दूसरी पथा शीनवती थी है। शीनवती वा पति जन परन्श गया तो उसने अपने पित को एक पुष्पां की माना दी और वहा कि यदि यह मोना सुरमा जायगी तो हुम समक लेना कि मेरा शो। प्रिएटन हो गया है। शीनानी का पित राजसैन्य के साम चल दिया। इस दूर चल कर राज भी हिंद इस माला पर पड़ी। राजा ने कहा इस ऋतु में कहीं भी खिल हुए फून नहीं मिलते, किर इस माना के फून कैसे रिप्ते हुए हैं ? शीनवती के पित ने सब बात बता दी और अपनी पत्री के शीन का बखान किया। इस शाजमां शीनवना किया। इस राज मंत्री से सम बात पर दिश्वाम न हुआ। एक कर्मचारी शीनवनी नी परीहा करने आया। शीनवना ने कीरा स अपने पर म एक गहरा गहरा हुर सुद समर उस उसमें बन्द कर निया। इस तरह उसने चार अपने पर म एक गहरा गहरा हुर स वस्त कर निया। इस तरह उसने चार अपने पर म एक गहरा नहा सुद स वस्त हुए स समय थाद शीनवनी का

<sup>।</sup> श्रयायरनिताचार्याः मधरानगरीं गताः ।

सप्त यसगुरायां च व्यन्तरायतन स्थिता ॥ (भभित्रानराजेन्द्रकाय)

होगा।

पति राजसैन्य के साथ वापिस त्रा गया । एकवार शीलवती ने राजा को मोजन का निमंत्रण दिया। इधर वे चारों कर्मचारी गहुं में पड़े पड़े वहुत दुखी हो गये थे। उन्होंने शीलवती से

म्नमा मौंगी ख्रौर ख्रपने उद्धार के लिये प्रार्थना की। शीलवती ने कहा अच्छी वात है; परनु

जन मैं किसी बात को कहूँ कि यह हो जाय तो तुम कहना कि हाँ हो जाय। राजा के श्राने के पहले ही शीजवती ने रसोई नैयार करके रख दी। जब राजा आया तो उसने उस

सब्दे की पूजा आदि करके कहा कि रसोई तैयार हो जाय। वस रसोई तैयार हो गई। राजा ने जब पूछा तो शीलवती ने कहा कि मेरे पास चार यज्ञ हैं। उनसे जो कुछ कहो वे करते हैं। भोजन त्रादि के वाद राजा ने शीलवती से उन यहाँ को माँगा। शीलवती ने

यत्तों को राजा को सौंप दिया। राजा ने उन्हे घर ले जा कर कहा कि रसोई तैयार हो जाय। परन्तु वहाँ कुछ भी नहीं हुआ। राजा को सब हाल माळूम हुआ और वह शीलवती की चतुराई पर बहुत प्रसन्न हुआ (कुमारपालप्रतिबोध)।

(३) रूपयत्त-च्यवहारसूत्र के भाष्य में रूपयत्त का उल्लेख मिलता है। ये लीग दगड-नीति आदि शास्त्रों में निप्रण होते हैं; किसी से लॉच नहीं लेते, अपने आत्मीय लोगों का

श्रयथार्थ पत्त प्रहरण नहीं करते, ऐसे लोग रूपयत्त कहें जाते हैं। (व्यवहारभाष्य भाग ३, पृ० १३२)।

भारतीय साहित्य में यत्तों के संबंध में अनेक कथायें आती हैं। इन सब के ऊपर से एक सुन्दर निबंध तैयार किया जा सकता है। वैदिक प्रन्थों मे यत्तों को देव मान कर

उनकी पूजा करने का विधान है। जब कि जैन शास्त्रों में उन्हें निम्न जाति का व्यंतरदेन वताया गया है। स्थानांगसूत्र मे आठ व्यंतरदेवों के आठ चैद्यवृद्यों के नाम निम्न प्रकार से आते हैं—पिशाच (कलंब), यद्म (वट), भूत (तुलसी). राद्मस (कंडक), किन्नर (त्रशोक), किंपुरूप (चंपक), भुजंग (नागवृत्त), गंधर्व (तेंदुय)। आजकल भी लोग वट, तुलसी आदि वृत्तों की यत्ताधिष्ठित मान कर पूजा करते हैं। इतिहास-विशाखों के अनुसार तो नागवंश आदि की

तरह यत्तों का भी एक वंश था, और ये लोग यहाँ के मूल निवासी थे। संभवतः ये लोग मयानक ऋपवाले रहे हों, और इसी पर से लोगों ने इन्हें यत्त मानना आरम्भ कर दिया हो। जो कुछ मी हो, मारत मे जो प्राचीन प्रतिमार्ये मिली हैं, उनमे प्राचीनतम मूर्तियाँ यत्तों की ही उपलब्ध हुई हैं। इससे भी माळ्म होता है कि यत्तों का कभी बहुत ऊँचा स्थान रहा

<sup>\*</sup> यत्तों के ऊपर श्रीयुत कुमार स्वामी ने ग्रंग्रेजी में एक पुस्तक लिखी है। इसमें यत्तों की सन्दर प्लेर्म दी हुई हैं। जो पाठक इस विषय में रुचि रखते हों छन्हे यह पुस्तक पहनी चाहिये।

## आउनी जताब्दिसे पूर्ववती गणित जास्त्र संवंधी संस्कृत व मामृत अन्योंकी सोज

] लेखक—प्रो॰ हीरालाल जैन, एम॰ ए॰, एल-एल पी॰ ]

स्हिर्सवर्षक झानकोपरी बृद्धिम जैतियोंने जो माग लिया है उममें गियुस्तास्त्रमा स्थान मी तिरीप महत्वपूर्ण है। गणिव समयी प्रयोगें महावीराचायक्कत गणिवसारस्त्रम् अपना एक विरोप स्थान रस्तता है। उसमें ब्रह्मगुम जैसे पूर्वमां गणिवस्नों की अपेता अपेक वातों में जलित पाई जाती है। यह मथ राष्ट्रस्ट नरेश अमोधमर्य मृपतुमके समयमें लिखा गया था, जिसका राज्यकात सन् ८१५ मे प्रारम हुआ माना जाता है। इर्ती नरेशके पूर्ववर्ती जगतुग-दक्क शासनवालम वीरसेनाचार्यने पट्छडागम पर अपनी सुविर्यात टीका धवला लिसी थी। ययि इस मथका सुर्य विषय धार्मिक सिद्धान्तास सर्वध रखता है, तथापि इन सिद्धान्तों स्मूच व्याख्यानमें टीकाकारने अपने समयके गणिवशाखरा खुव वपयोग विषय है। पट् राज्याममां गणिवका विषय सुर्यत प्रथम रस्त जीवसानवी सूच्यप्रमाण्य, चेत्रातुगम और रपर्शनातुगम इन तीन प्रस्पणाओं मे पाया जाता है। इस सम्ब धके उल्लासोंकी इम तीन मागों मे विभक्त कर सकते हैं—

- (१) सूत्रों में आई हुई वातें।
- (२)<sup>1</sup> धवनामार द्वारा किया गया विनेचन।
- (३) आय भायकारों के अनतरण ।

स्रोमें एक्से लगानर सी, इजार, लार, करोड़, वोड़ाकोडी, वोडाकोडी कोडाकोडी व कोडाकोडानोड़ी तर री संख्या, सरयात असल्यात, अनन्त व अनन्तानसके नाम, जोड, वाली, गुणा, माग, वर्ग व वर्गमूल, पन, अन्योन्याभ्यास आदि गणितकी प्रविचार्ष, अगुन, योजन, श्रेणी, विव्यन्म, सूची, प्रतर व पन आदि के सम्यामी माप सथा समय, आवनी, अन्तानूर्त, अपसिर्धणी, उत्सिर्धणी, पत्योपम आदि का सवधी गाप विद्वास पाये जात हैं। ये सूत्र मूत्रानि आवार्य द्वारा विक्रमकी प्रथम शलाब्विके लगमग लिखे गये सिद्ध होत हैं अत उक्त उत्लाचन पर से आज से कोई दो हजार वर्ष पूर्वके गणित-संत्र्धी भारतीय सामन वहत बुद्ध परिचय प्राप्त हो जागा है।

R See Ganit Sar-Singraha of Mahaviracharya edited by Rangacharya Madras 1912 Preface P XI

२ नेन्या पर्वग्रहागम व्हाल्यूम ३ (जनमाहित्यादास्क पंण सीरीज ।

३, , , । ४ (सुद्रणाधान ।

्धवला टीकाके रचियता वीरसेनाचार्यने अपनी रचनामें सूत्रोंके उक्त उल्लेखोंको सूत्र ही पहितत करके वतलाया है। उन्होंने संख्यात, असंख्यात व अनन्तके स्वरूपको बहुत इद्ध स्पष्ट कर दिखाया है। द्रव्यप्रमाण कथनके आदिमें ही उन्होंने अनन्तके स्वरूप व उसके आन्तरिक भेदोंको सममाते हुए जो राशिके अर्धच्छेद व वर्णशलाकाओंका संवध वतलाया है वह गणित शास्त्रकी एक बहुमूल्य वस्तु है। उसमें आधुनिक Logarthim के समस्त सिद्धान्त अन्तर्निहित पाये जाते हैं।

गिणतकी भाग-प्रक्रियाके उन्होंने खंडित, भाजित, विरित्तत व अपहृत. ऐसे चार प्रकार वतलाये है व उनके प्रमाण, कारण व निरुक्तियाँ भी सममाई हैं। " मान्य भाजक संवंधको न्नेत्र गणित द्वारा स्पष्ट करनेमें धवलाकारने श्रपने मृह्म श्रीर तलस्पर्शी गणितज्ञानका श्रच्छा परिचय दिया है। जीव राशियों के प्रमाणोंको उन्होंने वर्गधारा, घनधारा व घनाघन धाराओं द्वारा खब सममाया है, और इस सम्बन्धमे उनके उपरिम विकल्प और अधस्तन विकल्प, तथा, गृहीत, गृहीतगृहीत और गृहीतगुणकाररूप प्रक्रियाएँ वड़ी ही अनोखी और अद्भुत हैं। उपरिमविकल्पमें वे निश्चित राशिका वर्ग, घन व घनाघन प्रमाण लेकर व तद्वुकूल भागहारको वढ़ाकर वही निश्चित मजनफल उत्पन्न कर दिखाते हैं। अधस्तन विकल्पमे वही निश्चित भजन-फल राशिके वर्गमूल प्रहरा कर व मागहारको घटा कर प्राप्त करते हैं। ऊपरका भाज्य और भजनफल लेकर निश्चित राशि उत्पन्न करनेको धवलाकारने गृहीत नामक विकल्प कहा है। गृहीतगृहीत नामक विकल्पमे प्रथम भजनफल पुन एक वड़ी राशिका माजक वनाया जाता है श्रौर उसके लब्बका उसी माजकमे मांग देनसे निश्चित मजनफल ग्राप्त होता हैं। गृहीत-गुणकारमें निश्चित मजनफलका विविच्चित राशिमें माग देनेसे जो लब्ध श्राया उसका उसी भाजक राशिसे गुणा करके उत्पन्न हुए भजनफलका विवित्त राशिके वर्गमे भाग देकर निश्चित भजनफल प्राप्त किया गया है। ये गणितशास्त्र संबंधी वर्गात्मक राशियोंकी ऋदभत कसरतें गिणतज्ञोंके ध्यान देने योग्य है। अमाणराशि, फलराशि श्रीर इच्छाराशि, इनकी त्रैराशिक क्रियाका उपयोग भी स्थान-स्थान पर दृष्टिगोचर होता है। र गणना राशिका धवलाकार द्वारा किया गया एक विमाग उल्लेखनीय है। सममाज्य राशिको उन्होंने 'युम्म' तथा विपम राशिको 'त्रोज नाम दिये हैं। इनमे भी प्रत्येकके दो दो प्रविमाग हैं, जिसमें चारका भाग पूरा चला जाय, वह 'कृतयुग्म' श्रौर जिसमे दो रोप वचे वह राशि 'वाटरयमा' कही गई है। उसी प्रकार जिसमें चारका भाग देने पर तीन शेष रहें वह 'तेजोज' और

१ देखो डब्यप्रमाण ए० १८--२६ ।

२ ,, ,, पृ०४१।

३ द्रव्यप्रमाण ५० ५२—८७।

४ इञ्यप्रमाण ५० ६४, १००।

विरण २ ] स्राठवीं शतादिसे पूर्वतां गणित शास्त्र सवधी संस्कृत व प्रान्त मर्थोकी स्रोज १०७

जिनमें एक शेष रहेवह किन स्रोज' कहनाती है। मनुष्यशिक्षो धननाकारने हेजोज राशि कहा है।'

द्देत प्ररूपणामें तोत्रता स्वरूप समकाते समय धनाकारके सम्मुख दो मा यताणे उपस्थित था। एक मायतानुसार तो तोक सब श्रोरम तनमागमें सात राजु, मध्यमें एक राजु श्रीर शिखर पर एक राजु विख्त है अर्थात क्रमसे हानि वृद्धिको हिये हुए लम्बा खोर गोनाकार है। किन्तु दूसरी मा यतानुसार केवल दो दिशास्त्रीम उपर्युक्त हानि-वृद्धिको लिये हुए हे स्त्रीर शेप दो दिशाश्रोंमें सर्वत्र मात राजु मोटा है श्रीर इस प्रकार ऊँचा चतुरसाभार है। धन्नाकारने इन दोना मान्यनात्र्योंके बीच सत्यासत्यरा निएय करनेके लिये परम्परागत सैद्धातिक मान्यतारी वसौनी लगाई हे और यह इसनेना प्रयत्न किया है कि किस श्राकारम कितना घनफल प्राप्त होता है। इसर लिय उन्होंने प्रथम मान्यतामे लोकरा यह त्रिधितन् घनफल निकाला है, जो उस समयकी धनफलोत्पाटक विधिका श्रम्छा परिचायक है। उन्होंने पहले त्रसनाडी जो सर्वत्र एक राजु व्यासवाला श्रीर चीन्ह राजु उँची है उस श्रवना विया श्रीर उसका अधोनोक प्रमाण सान राजुरा घनफन ५ ११६ निराता। फिर शेप अधोनीरको योचमसे फाइक्ट फैनाया और उसे सुवाशर क्षेत्र यनाया । फिर उसमेंसे योचका चौकोर संह काटा जिसका प्रमाण ३४१०१ निकला । किर दोनों श्रोरके जिक्नेण चेत्रांमेंस चौकीरसदढ कार्ट श्रीर इन राडोंको विपरीत क्रमस एक दूसरे पर रसकर उन्हें समान मुटाइनाना बनावा श्रीर इस प्रशार इनकी तस्याद चौड़ाइ श्रीर मुटाइ स अनका घनफल निकाला। शेप जो तिसीख होत्र यचते गये उन्हें फिर चौकोर काटा श्रौर फिर उपर्यक्त क्रममें समचतुरस्न बनाया। इस प्रकार तरतर करते गये जवतर यह समल सूपारार देत्र समाप्त न हो गया। इस उत्पत्र हुए धनफ्यांको जोडनेश उहांने एर सुन्दर होगसा गुरु द दिया है। उपर्यु क हेपफ्य चतुगुणित ममने श्रास्थित पाये जात हैं, श्रत श्रातिम चेत्रफरामें चारवा गुणा करते गुण्न भामेंस एक घटादा श्रीर भिरतानका भाग तदो। इस प्रकार सूपाकार स्रोतके दोना याजुळाके त्रिशेखों मा धनफल ६५(१६) होगा। इसम न्युक्त थीचर चौरीर क्षेत्ररा प्रमाण ३४६,१ तथा प्रसनाड़ीका धनफरा ५१६१ जीड़ देन पर धनफल १८६, 👯 धनराजु हुआ। इसी प्रकार काट काटकर और फैना फैनाकर अर्थनीकरां भी घनफा धवलावास्त िकाना है जो समल मिनारर ५७ 🛟 हुए । इसरी श्रधोनोरक प्रमाणमें जोड़ने पर समन्त लोक्या धनफन १६८३ है । धनराजु हुआ। इमिये यह आकार धवा। सारत असिद ठहराया। दूसरे प्रधारस मान हुए लोकना धनकन निकानन पर वह सात राजुक धन प्रमाण खनात् ७×७×७=३४३ घनराजु सिद्ध हो गया । अनगन उस ही ठीक माना है ।

उपयुंक्त गोलाकार च्रेत्रमें जो एक राजु व्यामवाली त्रसनालीका नेत्रकत धवनोकारने वतलाया हैं उसमे विशेष ध्यान देने योग्य बात यह है कि परिधिका प्रमाण है? राजु लिया गया है। तथा सान राजु व्यासवाले नलभागकी परिधिका प्रमाण २० रिट्ट वतलाया गया है। यह प्रमाण उपर्युक्त एक राजुव्यासवाली परिधिको सातसे गुणा करने पर नहीं प्राप्त होता। श्रोर न इन दोनोंमेसे कोई भी परिधि प्रमाण श्रन्यत्र माने गये 'व्यासकी तिगुनी परिधि' या 'व्यासके वर्गके दशगुणेका वर्गमूल'के नियमोंसे ही श्राता है। इससे स्पष्ट है कि धवलाकार यहाँ परिधिको निकालनेक किसी श्रोर ही नियम पर हिट रखते हैं। आगं चलकर इन्होंने स्वयं वह नियम भी दे दिया है जो इस प्रकार है—व्यासको सोलहसे गुणा करो, उसमें सोलह जोड़ दो. तथा एक सौ तेरहसे माग देकर न्यासका तिगुणा श्रोर जोड़ दो तो सुक्ष्मसे सुक्ष्म परिधिका प्रमाण निकल श्राता है। यह नियम इस प्रकार है—

इस नियमके अनुसार ही १ राजुन्यासवाली त्रसनाड़ीकी परिधि हुई—

$$\frac{9\times 9\xi + 9\xi}{993} + 3 = \frac{3\times 9}{993}$$

तथा, ७ राजुन्यासवाले अधोलोकके तलमागकी परिधि हुई—

$$\frac{6 \times 6 + 6 + 6}{663} + 56 = 55 \frac{3}{663}$$

यह भी अनुमान किया जा सकता है।

इसको यद्यपि सूक्ष्मसे सूक्ष्म परिधिमान-प्ररूपक कड़ा है, तथापि आधुनिक गिएतानुसार यदि इसमे १६ जोड़नेकी व्यवस्था न की गई होती तो है है परिधिमानका नियम सचमुच वहुत सूक्ष्म और व्यापक होता, जो छह दशमलव स्थानों तक ग्रुद्ध माना जाता है। सोलह जोड़नेकी व्यवस्था द्वारा एक वहुत हीं ग्रुद्ध प्रमाण कुछ अग्रुद्ध हो गया, जिसका कारण समममे नहीं आता।

च्चेत्रप्ररूपणामे संख, गोम्ही, भ्रमर, मत्य व मनुष्यके शरीरावगाहनके घनफल निकालनेके स्रलग स्रलग नियम दिये गये हैं जो गणितजोके लिये दिलचाप होगे। उसी प्रकार नारकी जीवोंकी ऊँचाई निकालनेकी खास व्यवस्था वतलाई गई है।

स्पर्शनप्ररूपणामे द्वीपसमुद्रोंकी सख्या, उनका विस्तार व चेत्रफल एवं तद्गत सूर्यचन्द्रोंकी संख्या, निकालने तथा केवल समुद्रोंका संकलन करने व चेत्रफल निकालनेमे गणितकी अनेकानेक प्रक्रियाओं और नियमोका उपयोग किया गया है, जो असाधारण गणितज्ञानका परिचायक है। धवलाकारके सम्मुख कोई गणितशास्त्रकें वड़े व्यापक और प्रामाणिक ग्रंथ थे,

श्चन कुळु थोडा-सा परिचय गणित सन्नधी श्वनतरखों हा ' हराते हैं' जो धवला टीकामें पाये जाते हैं। इन अवतरणांके हम दो जिमाग कर सकते हैं। एक तो वे अजतरण जिनके साथ मुराब यत्रा नाम पाया जाता है। श्रीर दूसरे ऐसे जिनके मुनव य श्रीर कत्ताका कींइ उल्नेस नहीं हिया गया। जिन मार्थोंका उल्लेस किया गया है उनमे प्रथम 'तिलोयपण्णत्ति षा नाम उल्लेखनीय है । इस प्राथमेंसे पहीं गणित सबधी गाथा या गायाखण्ड श्रया गण या कहा साराश देकर 'इति तिनोयपरणित सुत्तानो' ऐसा प्रधोन्लेख वर दिया गया है। सौमाग्यमे यह प्राथ उपनव्ध भी है। इसके क्ती यतितृपमाचार्य कहे गय हैं जिनके बनाये हुए गुएधर श्राचार्य कृत 'क्सायपाहुड' सूत्रोंके ऊपर चूरिए सूत्र जयधवाामें पाये जाते हैं। यह प्रथ लगभग श्राठ हजार ब्लोक प्रमाण है। श्रविकत प्राकृत गाथाओंमें, किन्तु वहीं वहा प्राकृत गणमय है। चुकि इसमें महाबीर स्वामीसे १००० वर्ष पश्चात् तकके पेतिहासिक उल्लेग्य पाये जाते हैं श्रत इसका निर्मीण गल पाँचर्जी शतािन्में व उसके पश्चात अनुमान रिया जा सकता है। इसम लोक उर्ध्व श्रयो मध्यनोक तथा मध्यलोरगा द्वीप, समुद्र, मरतन्तेन व श्रार्थराएड श्रादिका प्रमाण व वर्णन खुन निस्तारसे किया गया है। श्रीर तिद्विपयक गिएत भी खुब पाया जाता है। इस भव का प्रारंभिक्र मूलमात्र मास्कर के पिछले अवर्ग में निकल चुका है, और अवयह प्रन्थ डा० ए० एन्० उपाध्ये और हमारे द्वारा सुसशोधित सम्पाति होकर ऋनुपाद सिहत जावरान जैन आयमानामें प्रकाशित होनेके िये मुद्रित हो रहा है। इसके प्रकाशनसे प्राचीन गणित पर बहुत कुछ प्रकाश पडेगा।

गिएत सबधी उल्लेखों का श्राधारभृत दूसरा प्रश्न 'परियम सुन (परिकम सून) है, जिसका उन्लेख उक्त मार्गोमें कम बढ़ बील बार श्राधा होगा। इसने सन अवतरण प्राञ्चत गरात्मक हो हैं। श्रीर वे श्रसख्यात श्रमन्त आदिके स्वरूप, जीनराशिप्रमाण, डीपसागर गर्णुना, स्मी व सरकारिस जीनराशिका प्रमाण रुज्य, जगश्रीण व लोक श्रादिका प्रमाण, इसादि वालोंसे सन्य पराने हैं। इससे जाना जाता है कि यह जैन करणातुरोगा रिययक कोइ प्राञ्चन गराम परा हुआ प्राचीन मान मान का अपने विषयमें पूप प्रामाणिक माना जाता था। हुभाष्यन अभी तक इस नामके कोई स्वतन प्रम्थन पता नहीं चला है। इस्त्रनिद्ध इन श्रुतानारासे कहा गया है कि परस्यवातामक प्रथम तोन रावडोंपर कृदकुदाचाय स्क्रमम् एक दौरा लिली थी जिसका नाम परिकर्म था। मेरा पहले पता हुआ था कि घनना दौरामें डिटियन परिकर्म वही युद्धपुराणां इत दौरा होना चाहिए। किन्तु उन्लेखों पर सूक्त निपार परनेने यह यात श्रम सुक्रम नाम परिकर्म था। मेरा पर परनेने यह यात श्रम सुक्रम होना चाहिए। किन्तु उन्लेखों पर सूक्त निपार परनेने यह यात श्रम सुक्रम प्रमासद जेंचने लगी है। यद्यपि एक जगह धीरसेनने पहा भी है कि परिकर्मने प्रमुचि इसी सून्नमायने हुई है, तयापि न तो कहीं श्रम्य हमें दौरा प्राप्त मान पर पर, और न पुरकृदावायका नाम वसके साथ सम्बद्ध किया गया।

गणितके सिवाय श्रीर किसी विषयके संबंधमें भी इसका नाम नहीं लिया गया। गणित-राखिमें 'परिकर्म' का श्रर्थ गणित-प्रक्रिया भी होता है। महावीराचार्यके गणित-सार-संप्रहमें संज्ञा प्रकरणके पश्चात् दूसरे प्रकरणका नाम 'परिकर्म व्यवहार' पाया जाता है। श्रनुमान होता है कि परिकर्म नामका गणित संबंधी कोई स्वतंत्र प्राचीन प्राकृत गणात्मक प्रन्थ था जो पद्खरागमसे भी संबंध रखता था, या इसके गणित भागके विशदीकरणस्य था। इसके धवलाकारने एक जगह सर्वाचार्यसम्भत कहा है। इस प्रन्थकी खोज होना चाहिए।

श्रव हम धवलाटीकांक गणित मंबंधी उन उल्लेखों पर श्राते हैं जिनके साथ किसी श्रन्य श्रादिका नाम नहीं पाया जाता। ऐते उल्लेख प्रायः गणितशास्त्रके किसी नियमको उद्भृत करनेवाले हैं. श्रीर कहीं संस्कृतमें श्रीर कहीं प्राकृतमें पाये जाते हैं। संस्कृतनियद्ध ऐसे उल्लेखों में सबसे प्रथम द्रव्यप्रमाणानुगममें हमें एक श्रायां मिनतों है, जिसमें किसी संख्याके दो हारों व उनके द्वारा लब्धोंके बांच हानिमृद्विका एक नियम स्थाति किया है 'हारान्तर 'हतहारात' 'इत्यादि। इस प्रकारकी एक दूसरी श्रायी एक बार चेत्रमहत्यणामें श्रीर एकबार स्पर्शनप्रह्मपणामें उद्भृत की गई है, श्रीर उसमें व्याससे परिधि निकलनेका वही नियम स्थापित किया गया,है जिसे हम ऊपर दे श्राये हैं—'व्यासं पोडशाईणानं ' इत्यादि।

इनके श्रतिरिक्त कहीं-कहीं श्रार्थाका एक खंडमात्र ही उद्द्युत किया गया है, जैसे— 'रूपेषु गुणमर्थेषु वर्षणम्' (व्हाल्यूम ४, पृष्ठ २००)।

'रूपोनमादिसंगुगमेकोनगुगोन्मथितमिच्हा' (॥ पृ० १९८,२०१) 'व्यासार्धकृतिविकं समस्तफलितम्' (॥ पृ० १६९)

ये सब आयोएं व आयोखएड, या सूत्र, किसी एक ही प्रन्थसे लिये गये हैं, या पृथक् पृथक् प्रन्थोसे, इस निर्णयके लिये हमारे पास इस समय समुचित सामग्री नहीं है। तथापि अनुमानतः वे किसी एक ही संस्कृत पद्यात्मक गिण्ति प्रन्थसे लिये गये होंगे। महावीरकृत गिण्तसारसंग्रह आदि प्रन्थोंसे वे हमें उपलब्ध नहीं होते। इनका आधारसूत प्रन्थ भी अभी तक लुप्त ही हैं।

सवसे महत्वपूर्ण गिणतशास्त्र संबधी नियमोंके उल्लेख हमे धवलाटीकामे प्राकृत गाथा निवद्ध मिलते हैं। ये गाथाएं 'पत्थ उवज्जंतीओ गाहाख्रो'—इस विपय पर उपयोगी गाथाएं 'पत्थ करणगाहा बुत्तंच' आदि उत्थानिका वाक्य देकर उद्धृत की हुई पाई जाती हैं। यो तो गिणतसवंधी प्राकृत गाथाएं उक्त टीकामे सैकड़ों है, किन्तु उनमेकी अधिकांश

<sup>े</sup> १ द्रव्यप्रमाण, च्द्धत पद्य नं० २८ पृं० ४७ ।

<sup>🕝</sup> २ : चेत्रप्ररूपणा, चद्धत पद्य न० १४ पृ० ४२ ; स्पर्शनप्ररूपणा चद्धत पद्य नं० ६ पृ० २२१ ।

किरण २ व श्राठनों शतान्तिमे पुनवनी गणित शास्त्र सबधी संस्कृत व प्राकृत प्रायों नी स्रोज ११९ जैनकरणान्योगसे सवध स्वतंत्रानी हैं। उनमेंसे मर्पत श्रद्ध गणितशास्त्रात्मक गायात्र्योंनी छोर यहाँ पाठरोता ध्यान छात्रपित परना में खानइयक समस्ता हैं । इस प्रकारकी खाठ

गाथाएँ तो द्वायतमामातुगमके पुरु ४, से ४९ पर पाई जाती हैं, जिनमें माज्य, माजक श्रीर लायके हानिवृद्धि रूप नियम वडी सुक्ष्मताके साथ दिये गये हैं। ऐसी ही एक गाथा

पृ० ३४२ पर श्राई है 'रासिनिसेमेणबहिद' श्रादि । एक श्रीर गाथा स्परीनप्ररूपणामे ७० ८ (१० २०९) पर पाई जाती है जिसम व्यासमें परिधि व चीत्रफ्ता निशालनेश नियम दिया गया है, 'तिस्राभरण-दमगुणुररणी' श्रादि। यह गाथा त्रिनोरमारमें भी सगृशीत है। ऐसे ही नियमसे सबध रतनेत्राले गाथा राएड भी जगह जगह दृष्टिगोचर होते हैं। अनुमान होता है

कि धरनाकारके सन्मुख कोई प्राकृत गाथाश्रामें रचा हुआ गरिएनका माथ भी था जिसका उ होंने रन्य उपयोग निया। यह माथ वडा महत्वपूर्ण और उपयोगी जान पडता है। क्या श्राधर्य जो यह माथ श्रमी भी विमी शास्त्र महारमें पड़ा हुआ हिसी सीमाग्यशा ही स्रोजककी

बाट जोह रहा हो। हमें इस श्रोर दृष्टि रखना चाहिए।

# तत्कार्थभाष्य और अकर्लंक (हेणांक ")

[ ले॰--श्रीयुत प्रोफेसर जगदीशचन्द्र जैन, एम॰ ए॰ ]

अक्निकांत (४—६, ७, ८) में "सयुक्तिक सम्मित' पर लिये गये उत्तर लेख की निस्सारता" नामक लेख प्रकाशित हुआ है। लेखक ने पंडिनाऊ पर-प्रयोगो द्वाग छीट उड़ाये हैं और अपनी सम्मित को अमोध अख सममक्तर उसे मेरे सब लेखों पर पानी फेरनेवाली बताते हुए मेरी कलम नोड़ने आदि के उल्लेखपूर्वक तत्त्वार्थभाष्य की वार्ता की छूमतर की तरह उड़ा देने का दावा (शायद किसी जाद के प्रयोग से) किया है। इस सब के उत्तर मे यही हमे कहना है कि इस प्रकार के आत्मव्यायात्मक उद्गार लेखक तथा उनके मित्रों के 'स्वान्त' सुखाय' ही हो सकते हैं, इसके अतिरक्त उनका हुछ मृत्य नहीं। निम्न वक्तव्य से म्पष्ट होगा कि इस लेख में कितनी बेतुकी बातें लिखी गई हैं। इस पर भी बिना किसी सम्पादकीय नोट के यह लेखमाना किस शान के साथ अनेकांत में प्रकाशित हो रही है!

# (१) अर्हत्प्रवचन और अर्हत्प्रवचनहृदय

- १ स्राचेप—"गुणा इति संज्ञा तंत्रांतराणां आईनानां नु द्रव्यं पर्यायद्रचेति द्विती (त) यमेव तत्त्वं अतश्च द्विती (त) यमेव तद्द्वयोपदेशात्। द्रव्याधिकः पर्यायाधिक इति द्वावेव मूलनयो। यदि गुणोऽपि कश्चित्यान् तद्विपयेण मून्त्रचेन तृतीयेन भवितव्यम्' आदि पाठ मे "तंत्रातराणा" स्रोर ' आईताना तु' ये वचन सूचित करते हैं कि यहा 'गुण' के विषय मे अन्यवादी आईत्मत पर आन्तेप कर रहे हैं. इवेतान्वर जैन नहीं। जैनो मे तो द्रव्याधिक, पर्यायाधिक ये दो हो नय माने गये हैं, गुणाधिक नय माना ही नहीं, अत्र अत्र जैनो के यहाँ इस शंका का अवकाश किसी काल मे संभवित नहीं, आदि।
- १ उत्तर—लेखांक (३) मे सन्मितिकंगत गुणाथिकनय की मान्यता का मैने स्थल-निर्देशपूर्वक उल्लेख किया था। यदि उस स्थल को देखने का कच्छ किया जाता तो इस श्राचिप के लिये श्रवकाश न रहता। सन्मितिकं (३-८) की टीका मे श्रभयदेव ने कुछ जैन श्राचार्यों द्वारा मान्य गुणार्थिकनय की मान्यता को निम्न शब्दों में स्वीकार किया है— रूपरसगन्धरपर्शा श्रसमानमहण्याच्या यस्मात ततो द्रव्यमोश्रिता गुणा इति केचन वशेषिकाद्या, स्वयूथ्या वा सिद्धातानिम्हा श्रभ्युपगच्छन्ति (सन्मितिकं ८ टीका, ए० ६३३)। श्र्यात् वैशेषिक श्रादि तथा कुछ स्वयूथ्य विद्वान् ( श्रयात् जैनदर्शनानुयायी विद्वान् ) द्रव्य श्रौर गुण को भिन्न मानते हैं। क्योंकि द्रव्य गुणाश्रय श्रौर कियाश्रय है, जब कि गुण द्रव्याश्रयी है,

तथा स्वय निर्मुण श्रीर निष्क्रिय है। इसी प्रसम पर व्क मतत्त्र का निरसन करने के लिए 'गुए।' पर निचार करते हुए सिद्धसेन छाचार्य को तिस्तना पडा, ''भगवान् ने द्रव्यार्थिक श्रीर पर्यायार्थिक ये हो भी नय माने हैं। यदि पयार्थ से गुर्ण मिन होता, तो वे गुर्णास्तिकनय की मी योजना करते" (३ १०)। यही चर्ची राजवार्त्ति स्कार ने वी है कि 'गुरा' सज्ञा तो वैशेषिक श्राति श्रन्य मनपातियो वीहे, जैन दर्शन मतो दोही नय माने गये हैं , श्रतण्य जो (जैनाचार्य) गुण को पर्याय स भिन मानते हूं, उहें तीसरा गुणार्थित नय भी मानना पड़ेगा। तो फिर (श्रक्तक शता करते हें) "गुण्पर्ययाद्द्र य" मूत्र में गुण् श्रीर पर्याय का मिन्न भिन उल्लेख क्या क्या गया है ? इसका समाधान है कि अईट्सवचन श्रादि में गुए। का लक्स बताया गया है आदि। इससे स्पष्ट है कि अमाक मी उत्त शका जैनेतरवादीजाय नहीं, वह बुद्ध जैनाबार्यों को लक्ष्य में रमन्त्र उठाइ गई है। गुर्णार्थिक नय की मायता रूप हेतु जैन वादियों के निये ही अनिष्टापत्ति हो सनती है नयों कि जैन-दर्शन में ही सुरयतया दो नय माने गये हैं। जनेतरवादिया के मन म गुणा विक नय की मान्यता के उल्लेखपूर्वक दोप प्रतरित करने वा कोड़ अर्थ नहीं, क्यांति उनके मत में नय कोई बस्त ही नहीं। श्रर्दरप्रवचनहृद्य श्राद् जैनागन के प्रमाण भी जैनप्राद्या के निये ही उद्धृत क्ये जा सक्ते हें जैनतर तो उन्ह प्रमाण मानते नहीं। इसम 'तत्रातराणा' श्रीर 'श्राहताना तु' इन पदों की सगति वरावर चैठ जाती हैं। अतएव जो लेखक ने अ य सप्रदाय क प्रार्थों से 'गुए।' शन्द ताप्तर रक्ता गया है इस श्रालेप का परिहार करन क निये' श्रादि रूप स श्रपने कथन भी पुष्टि करनी चाही है, वह निनात असमू कि है।

- २ आहोप "तहावा यय नित्य, भेनव्णु" खादि सुत्र, राज्यांचिन में शका होने पर ही उपन्यस्त किये गये ही, तस्यार्थसूत्र पर शका उपस्थित होने के समय नहीं। अनग्य जिस प्रत्य पर आहेप निया जाता हो, उस खावप का उत्तर उसी मत्य हारा नहीं दिया जाता, यह प्रतिसानास्य खराडित है।
- २ उत्तर—इम श्राह्म ना विराहरण करने के लिये मेंने पूर्व लेख में कुछ प्रथ क नामोलोख निये थे। यहाँ में इन प्राधों क कुछ उदाहरण उपिथत करता हूँ।
- (श्र) सत्राथमिद्धि (१० ५६) में "मितश्रुनार्शियन पर्यवक्ततानि झानम्" सूत्रगत मित श्रौर श्रुत के प्रत्यासाननिवदरा की शक्षा उठावर उनमें कार्य कारणमार बतात हुए 'श्रुत मितिपूर्ने" श्रादि सूत्र को प्रमाण्डल में उद्धृत क्रिया है (श्रनयो प्रत्यासानानित्रेश इत कायवारणमानात्। तथा च रन्यन 'श्रुत मितियूर्वमिति")। यहाँ क्य ही सूत्रवार के एक सूत्र पर शक्षा उठाकर उसका परिवार कुमरे सूत्र से क्या गया है।
  - (श्रा) सिद्धमागिण न अमास्त्रानि क 'जीवानीयास्त्रवयसम्परितजरामोज्ञास्तस्वम्"

स्त्र-भाष्य पर प्रश्न उपस्थित होने पर सूत्रकार के ढेर के ढेर सूत्र साची रूप से उद्धृत किये हैं।

(इ) स्वयं अकलंकदेव ने ''नित्याविधतानि रूपाणि" (?) मृत्रगत 'नित्य' शब्द का प्रमाणपुरस्सर अर्थ वताते हुए ''तद्वावाव्ययं नित्य' मृत्र उद्धृत किया है। इभी तरह "गुण-पर्यवद्द्रव्यं" सूत्रगत गुण्विपयक समाधान के लिये "द्रव्याश्रया निर्मृणा गुण्।ः" सृत्र प्रमाण रूप से उपिथत किया गया है। अकलंक ने स्वरं ''द्रव्याश्रया" आदि मृत्र की उत्थानिका में कहा है—"आह गुण्पर्ययवद्द्रव्यमित्युक्तं तत्र के गुणा इत्यत्रोच्यते—'द्रव्याश्रया निर्मृणा गुणा। ।"

तत्त्वार्थक्लोकवार्त्तिक, व्रह्मसूत्र शांकरमाध्य छादि प्रन्थों के यहाँ इस नरह के श्राधिक उदाहरण देने की आवदयकता नहीं। यह विलक्ष्म स्थूल वान है कि जब कोई टीकाकार किसी सूत्र-प्रन्थ छादि पर टीका लिखता है, तो प्रसंग छाने पर उसे मूलप्रन्थकार के वाक्यों को प्रमाण्हप में शका निष्टुत्पर्थ उद्घृत करना पड़ता है। कभी तो, जब कभी कोई दात पूर्व सूत्र में नहीं छाती, तो उसे बताना पढ़ता है कि सूत्रकार छागे चलकर छामुक सृत्र में कहेंगे। ऐसे समय में उस सूत्रप्रन्थ के प्रमाण न देकर छान्य किसी प्रन्थ के प्रमाण उद्घृत करने का कोई छार्थ नहीं। उमास्वाति की सौत्री रचना पर शंका उठाकर उसका परिहार छाकलंक ने 'कालध्य' सूत्र से किया है, इस बात को स्वीकार कर लेखक पुनः स्ववचनवाधित दोप के भागी बने हैं। जिस प्रन्थ पर छान्नेप हो, उस छान्नेप का उत्तर उसी प्रन्थ द्वारा नहीं दो जाने की बात उस समय छाधिक लागू हो सकती है, जब कोई दर्शन छादि की खास चर्चा चल रहा हो छोर प्रतिवादी को यन्थांतर के प्रमाण देने की छावज्यकता समभी जाती हो।

एक दूसरी वात । सूत्र उसको कहते हैं जो (स्वयं) वनाया जाय—गूंथा जाय (सृत्यंते प्रथ्यते इति सूत्रं—हेमचन्द्र) । ऐसी हालत मे यदि सृत्रकार अपना सृत्र न वनाकर दृसरे का सूत्र अपने सूत्रों मे समाविष्ट कर ले, और वह भी पूर्वसूत्रकार के नामोल्लेख के विना, तो क्या यह उमास्वाित जैसे प्रकाएड सूत्रकार के लिये प्रतिष्टा की वात होगी ? जिस विद्वान् ने समस्त जिन-शासन को इतने सुन्दर स्त्रों मे गूँथ डाला, क्या वह आचार्य एक सृत्र के लिये परमुखापेची वनता ? यदि कदाचित् उन्हें कोई सूत्र किसीका लेना ही होता, तो वे प्रन्थकार के नामोल्लेख विना उसे कभी अपनी रचना मे समाविष्ट न करते । क्या अनेकांत-सम्पादक, संस्कृत सूत्र-साहित्य मे एक भी ऐसा उदाहरण वता सकेगे, जब किसी सूत्रकार ने इस तरह से अन्यदीय सूत्रों को अपने सूत्रों मे समाविष्ट कर लिया हो ? ऐसी हालत मे, अईत्प्रवचन को वर्तमान उपलब्ध अईत्प्रवचन (जिसे इवेनाम्बर अन्यों मे समाध्यतत्त्वार्थसूत्र माना गया है) का वाच्य न मानकर, अतीतकाल के किसी अनुपलब्ध अईत्प्रवचन नामक सूत्रयन्थ का स्वप्न देखना, कभी युक्तियुक्त नहीं कहा जा सकता।

३ श्रानिप--- इंब्रह्म्याचन का वाच्य ममाध्यतत्त्वाथ सिद्ध करने के लिये यादी सम्मत्त शास्त्रा से प्रमाण िये जाने चाहिये। हम उन (अवता वर म वां को प्रमाणक्य से खीकार नहां करते, जिनके उद्धरण्यूर्वक श्राईट्याचन का वान्य समाध्यतत्त्वाय सिद्ध निया गया है।

रे उत्तर—यह एक यही विचित्र द्वील है। हम बहते हैं कि आप माध्य को रंगेपता । मान, हरिमद्र सिढमेन गर्थि आदि टीसकारों के अध्यान मन्तयों को न मानें, लेकिन आप यह तो स्वीसर करेंगे कि इन विद्वानों ने त्स्वार्थभाध्य पर टीसोर्थे लिखा हैं तथा उन टीसाओं में अर्दश्यन्यन का वाय समाध्यत्यार्थ जावा गया है। यह तो एक ऐतिहा सिफ प्रति है, सम्प्रतीय या सिद्धातभेद का अत्र न नहीं। फिर उन अध्यों को अमाख न मानें का क्या अर्थ १ वेदा और प्राव्यं पुराखा में जैन-तीधर्या का उल्लेख होने से उन अर्थों तक को इस विषय म प्रामाखिक माना जाता है। स्वय मिद्धमेनगिथ की अर्था के मान अत्र ही। सिप्त विद्वानिश्रय का उल्लेख होने से उसे अर्थाक कृत अप मानम्य सिद्धसेनगिथ के अर्था के वाद का बताया जाता है। किर अद्ध्यन्यन सम्भा ऐतिहासिक उल्लेख को स्वीसर करने स क्या वाया है १ अने मन स्वपादक जैमे इतिहासान्विषयों को तो इसमें प्रसन होना चाहिये कि राजवानिकगत अर्द्धस्यन्यन या अर्द्धस्यन्यन्य अर्थ के रोज करन की अप आप्तर्यकता नहा, और श्वेताम्यर प्रश्वों के आधार में उसका पता चल गया है। अत्र प्रदेशम्यन वा कि सम की प्रमाण न मानें आदि की वात की बुख मा कीमन नहा।

#### (२) अर्हत्प्रवचन और तत्त्वार्धाधिगम

१ याचिप—तत्त्रार्भाष्यात मध्यक्तारिकाश्च। म भाष्यक्तार श्चपन गिये 'श्व्यामि 'अवस्थामि' जैस एकज्वनान्त एद प्रचीग व रते हें, जब कि माण्य म 'उप्लेश्याम ' 'उश्याम ' जैम महुचयामा' जैस एकज्वनान्त एवं प्रचीग व रते हों। हिंस साथ्य में होता है नि सब्यवनारिकाश्चा क वक्ती एक व्यक्ति, शायद उमाह्माति, हें ब्रॉट माध्य के क्ती कोई दूसरे—सभवत श्रवक, हैं। तथा 'श्राह', 'व''यित' जैस प्रथम पुरुष के एकज्वनान्त प्रयोगी द्वारा माध्यक्तीर में सूत्रकार का अपने से स्पष्ट जुदा प्रकट हिंया है। श्रवाष्त्र भाष्य स्वीपन नहीं।

१ उत्तर----वहाँ इसी वा एक प्रवत्नमान निया जाता है। सागारप्रभोग्न को मध्य प्रमुद्दपन्निका टीवा स्वय प० आशाप्तरजी वी नहीं, वयांकि उत्त प्रथ वी सवधवारिका (नवर १) में टामाकार वरोम्बहम् जैन एरप्रचनान पन प्रयोग करते हैं, जब कि प्रथम मोरोम की टीमा में 'प्रतिपादिव्यवज्ञमामि ' नैमा बहुवचनान्त प्रयोग नजर खाता है। इससे माइम होता है कि सवधवारिमा के बचा पम व्यक्ति शायद प० आशाधर जी हैं और टीमा क क्वी कोई दूसर--सम्मन खनक हैं। तथा 'आह, 'वपदिशति', व्यनक्वि', 'वर्रायति' जैन प्रथमपुरुष के एक्यचनान्त प्रयोगा इता टीमासर ने शावपर्यो को खपने से स्वद

जुदा प्रकट किया है। श्रतएव सन्यक्तमुद्द्विका स्वोपज्ञ नहीं हो सकती। इसी तग्ह हेमचन्द्र की प्रमाणमीमांसावृत्ति भी स्वोपज्ञ नहीं हो सकती, क्यांकि वहाँ भी 'पंचिमरघ्यायः शास्त्रमेतदरचयदाचार्य' (पृष्ट ३), 'लायवार्थिना शास्त्रकारेण' (पृष्ट ३), 'लच्छामाह' (पृष्ट ४), 'लच्छामुक्तोऽस्माभिः' (पृष्ट ८), 'यदवदाम स्तुता' (पृष्ट २३), 'श्रवीचाम हि' श्रादि पद्प्रयोगों में कही प्रथमपुरुप का एक वचन है, कही उत्तम पुरुप के बहुवचनान्त प्रयोग हैं, श्रोर कहीं वृत्तीयान्त पद हैं। कछादसूत्र, शांकर-पाष्य ध्यादि के भी चहुत-से कर्त्ता मानने पड़ेंगे, उनमें भी 'श्राभिधास्थामः', 'वक्ष्यामः' पद मिलते हैं। स्वयं राजवार्त्तिककार ने संबंधकारिका में 'वक्ष्ये' निखा है, श्रोर वार्त्तिकभाष्य में 'मन्यामहे' श्रादि। फिर, तो राजवार्त्तिक के भी श्रवेक कर्त्ता ठहरेंगे।

तथा 'वस्यामि' (कारिका २२) छोर 'प्रवक्ष्यामि' (कारिका ३१) परों से उमास्वाति को केवल संवंधकारिकाछों का ही कत्ता क्यो माना जाय ? वस्त्यामि' छोर 'प्रवक्ष्यामि' परों का वाच्य सवंधकारिकायें तो हैं नहीं, उनका वाच्य तो तत्त्वार्थाधिगम गामक शास्त्र है, जो छाई हचन का एक देश है, या मोक्तमार्ग है जिसका उमास्वाति प्ररूपण करना चाहते हैं। यदि फिर मी सवंधकारिकाछों का ही एककर्तृत्व मानने का छाप्रह है, तो फिर उक्त दो कारिकाछों को ही उमास्वातिकृत माननी चाहिये। तथा जव छाप संवधकारिकाछों को उमास्वातिकृत मानते हैं तो फिर इन कारिकाछों का दिगम्बरपरम्परा में वया हुछा ?

वास्तव में उक्त दलील ही वंतुको हैं। वस्तुतः वात यह है कि आचार्य कही उत्तम पुरुप का एक वचन लिखते हैं. कहीं बहुवचन, कहीं वे स्वयं अपने लिये 'आचार्यः उपिदृशित' आदि लप से पद्प्रयोग करते हैं, इसमें कोई आपित की बात नहीं। उक्त 'करोम्यहम्' पद में पं० आशाधर यदि बहुवचन का प्रयोग करते तो छंदोमंग होता; इसीलिये भाष्यकार ने भी संबधकारिकाओं में बहुवचन का प्रयोग नहीं किया। इस पर से जो संबंधकारिकाओं सूत्र तथा भाष्य के एककक्तृत्व को 'छूमंनर की तरह उडाने' का दावा है, वह केवल शायद किसी जाद्वल से ही किया गया हो. युक्ति से तो यह संमव नहीं। शायद इसी तरह की दलीलें देकर आप जय-घोपए॥ करना चाहते हैं।

(क्रमशः)

## विविध

(१)

#### 'श्रीवाडीभसिह' के समध में

प्रिय महोदय,

'वानीमसिद्द' सबधी निवध, जो श्रापि सम्मत्यय मरे पास मेजा है, किला। इसकें लिएने म बाफो परिश्रम किया गया है। यह श्रानोचनात्मक, मर्वादित श्रीर श्रापे निपय पर पूरा प्रकाश इस्तोनेजाला है। में सममना हूँ, मुग्य मुख्य प्रश्नो पर इसस श्राधिक हुन्द्र नहां कहा जा सक्ता, हाँ, इचर उधर हुद्ध यातें निम्हतहत्व से श्राव्य कही जा सकती हैं। वादीमसिद्द के चोन 'राजराज' प्रथम या द्वितीय के समकानीन होने के सम्प्राप म श्रापन जो प्रमाण दिये हैं, वे श्राप्तीन हैं श्रीर फनत उनसे मुक्ते सन्तोप नहीं हो सका। उसकें सम्बन्ध में होत्तिण मारत के तत्कातीन इतिहास में श्रामी श्रीर श्रनुम वान नी जहरत है।

वासस्थान के सम्बाध में - जैसा कि वास्तिविक नाम 'स्रोडेयनेन' से निर्णय किया गया है--मेरा व्यक्तिगत निकास है कि इस संत्रम में अभी और अनुसंधान की जहरत है। ख्रापन समिननेश म गुडीयपत्तन' (Gudiyapatana) की जो च भी की है, वह सन्दिग्ध है। हाँ, यदि श्राप गुड़ीय' श्रौर 'श्रोडेय' में कोई श्रन्तर नहीं सममने हां, तो बात ही दूसरी है। लेकिन में तो नहा सममता कि दोनों को एक वतनाना तथ्यपूर्ण कहा जा समता है। इसमें सन्देह नहां कि 'ब्रोडेय' श्रीर 'गाँडेय' किंग (वेलुगु) देश के गजाम जिले (जो मद्रास प्रान्त के एरन्म उत्तर म है, श्रीर जी श्रन उड़ासा में जोड़ दिया गया है) भी जातियाँ हैं, श्रीर दोना में पारस्परिक सबध भी है। लेकिन इससे तो वही सिद्ध होगा कि श्रोडेयदेन मुलत उडीसा के रहनेवाने थे मैसूर प्रान्त के नहीं। इस सबध में आपने लेख म वर्णित वादीम सिंह क शिष्यों के नाम से भी पता चलता है। कुछ को आपने 'सान्तर' बतलाया है। वे सानर राज्य के उचाधिकारी होते थे। इस संत्रध में सुमें पूरा निश्चय है कि 'सान्तर' 'सामन्तर' का ही दूसरा रूप है, और साम तर' का अर्थ है-कर देनेताल सर्गर। यह एक विचित्र वात है कि यही 'सान्तर' छाज तक गजाम जिले के वई खोडीय परिवारों में चीरच नाम के रूप में पाया जाता है , हाँ, वहाँ वह सान्तर' न होकर 'सा प्र' के रूप से प्रचलित है। क्षिण के इतिहास में यह निम्बन्ती प्रचलित है कि सिहनन्दी नाम के एक जैन आचार्य (cf Epi Karnatika) को सहायता से कर्निंग के गगनश की एक शाखा ने मेसर में गगाडी राज्य की स्थापना की थी (Studies in South Indian Jainism-Maha raja s College, Vizianagaram द्वारा प्रकाशित देखें)। जिस्त शक् के प्रारक्षिक

वर्षों में, यानी अशोक के रायकाल के बाद किलग में जैनधम खाखेल की संरच्ता में उन्नितिशील था। खारवेल चेदीय कुल का था। यह कहने में कोई अत्युक्ति नहीं है कि वादीमसिह या ओडियदेव जन्मतः उत्कल या ओडिय अथवा उड़िया सदीर रहे होंगे, और शास्त्रार्थ-हारा धार्मिक दिग्विजय के लिए मैगूर प्रान्त या अवल्येल्गोल को गये होंगे, और आन्ध्र-किंग देश की राज-सभाओं की अपेन्ना द्राविड़-कर्गाद देश की राजसभाओं में उनकी विद्वता की अथिक कह हुई होगी।

में आपसे अनुरोध करना हूँ कि इस सम्बन्ध में आप अधिक छानबीन करें, यदि आप ऐसा करना उचित समर्भे।

श्रापका-वी॰ शेविगिरि राव, (एम॰ ए॰)

( ? )

## वादामि

हमारे यहां पहाड़ों को काट-काट कर वनाई हुई अनंक भन्य गुफाएँ मांजूद हैं, इस वान को 'भारकर' के विज्ञ पाठक भन्नो भाँति जानते हैं। इनमें दो प्रकार की हैं, एक चैद्य और दूसरा विशार। चैद्य के भीतर स्तूप या मूर्तियाँ होती है और विहार या मठ में साधु-भिक्षकों के रहने के लिये अजग-अलग कमरे वने हुए होते हैं। ऐसी गुफाएँ विशेषतः इत्तिए में भिलती है, जिनमें से अजंता, इलोरा, कार्ली, भाजा, वेड़पा आदि प्रमुख हैं। इत्तिए के अतिरिक्त काठियोबाड़ में जूनागढ़ के पास, राजपुतान में भालावाड़ राज्य में, कोलबी, और मध्यभारत में धमणार, वाघ आदि में ऐसे स्थान हैं। इलोरा, कार्ली आदि कितनी भव्य गुफाओं की कटाई की सुन्दरता देखकर दर्शक मुख हुए विना नहीं रह सकते। ऐसी गुफाओं में अधिकतर बौद्ध हैं। हो, थोड़ी-सी जैन एव वैदिकधर्म की भी हैं। विक्त इलोरा उद्यगिरिक्ष आदि कुछ स्थानों में वौद्ध. जैन एवं वैदिक इन तीनों धर्मों से संबंध रखनेवाली मन्य गुफाएँ एक ही जगह मौजूद है। यह सचमुच हमारे प्राचीन भारत की मतसहिष्णुता का एक सुन्दर ज्वलन्त निदर्शन है।

द्तिएए की भन्य गुफाओं में वादामि की गुफाएँ भी उल्लेखनीय हैं। वादामि वन्वई प्रान्तार्गत विजापुर जिला में हैं। यह एस० एम० रेलवे का एक छोटा स्टेशन है। यहाँ पर चार गुफाएँ वर्तमान हैं। इनमें प्रथम, द्वितीय एवं तृतीय गुफाएँ हिन्दुओं की हैं। सिर्फ चतुथ गुफा जैनियों की है। पर यह स्थान जैन गुफा के नाम से ही प्रसिद्ध है। इस नोट में में केवल चतुर्थ जैन गुफा का ही कुछ परिचय दे रहा हू। अवशिष्ट हिन्दू गुफाओं का

<sup>\*</sup> यह ग्वालियर राज्यान्तर्गत भिलसा के पास है। विशेषपरिचय के लिये 'वालक' वर्ष १४, ग्रक = देखें'।

विस्तृत परिचय राजकीय पुरातस्य निमाग की श्रीर से प्रकाशित Basreliefs of Badamı नामक पुस्तक म प्रकाशित हो चुका है।

यह जैन गुफा ३१ फीट लम्बी और १९ फीट चौडी है। इसमें तीन दर हैं। पहना दर लगभग दो हाथ चौडा है। इसकी पश्चिम की दीवाल पर करीन एक हाथ की एक मूर्त्ति उदगेरों है। पूर्व की दीवाल में छुछ नहीं है। दूसरा टर करीव चार हाथ चौड़ा है। इसकी पश्चिम की दोवाल पर फण छोड कर पौच हाथ की पाश्चनाथ की एन पूर्व की दीनान में इतनी ही बड़ी बाटुबली की सुन्दर मूर्ति ऋड्वित है। इन मूर्तियों के अगन बगल में और भी कुछ मृत्तियाँ हैं। तीसरा दर रराज तीन हाथ चौड़ा है। पहले दर के छह रास्मों में कोई मुर्त्ति श्रिङ्कत नहीं है। हाँ, इनकी कारीगरी श्रायदय दर्शनीय है। दूसरे दर के बीच के दो राम्मों म चारो तरफ रागभग एक हाथ की एक-एक राहासन मृति खुदी हुइ हैं। इन राम्भा की पूर्व और पश्चिम की दीवाल के सहारे जो ने राम्भ और हैं उनम भी पूर्व और पश्चिमाभिमुप्य लगभग डेट डेढ हाथ की एक एक राह्मासन मृत्तियाँ श्रङ्कित हैं । वेदी के पाहर, तीसरे दर की दक्षिण की दीताल में, दरताजे से पश्चिम, उत्तरामिसुख बीच म लगमग ने हाथ की एक ररङ्गामन मूर्त्रि, इसनी दाहिने वार्ये श्रोर चार चार पक्तियो में, प्रत्येन म तीन-तीन के हिसान स करोन नौ नौ इश्व की २४ मूर्तियाँ, फिर इनके नीचे एक एक हाथ को श्रीर चार मृत्तियाँ एव इन मृत्तिया के नीचे भी छोटी-छोटी पद्मामन की उतनी ही (चार) मृत्तियाँ श्रिट्टित हैं। यत्कि इनके पास ही पश्चिम तथा पूर्व की खोर लगभग एक एक हाथ की एक एक रादासन मूर्त्त श्रीर उस्तीए है। हाँ, दरवाजे के पूर्व की श्रीर की दीवात में नीचे की चार राहासन मत्तियाँ नहा है। तीमरे दूर के पूत्र श्रीर पश्चिम की दीत्रालों पर भी यत्त यत्ती सहित वडी-बडी दो मूत्तियाँ, नीचे करीन डट डेड हाथ की श्रीर दो राङ्गासन मूत्तियाँ, वडी मुर्तियों के अगा वगन म उपर चार चार पक्तियों में, क्रमश प्रथम म दो दो पद्मासन, नीचे तीन तीन के हिसाब से छोटी-छोटी सहासन अर्थान् पूर्व दिशा म एक एक तरफ म्यारह ग्यारह के हिमान से २२, इमी प्रकार पश्चिम तिशा में २२-कुन ४४ मूचियाँ खुदा हुई हैं। पश्चिम की दीनाता में एक एक हाथ का उत्तराभिमुख तीन सङ्गासन मृत्तियाँ, इतनी ही वडी दाहिने वार्ये श्रोर एक एक मृत्ति श्रीर मीजूद हे। हाँ, पूर्व माग में एक दीपस्थान (तादा) के अगा-यगा म दो मृत्तियाँ और खुदी हुई हैं। एक ही पक्ति में विद्यमान इन तीन तीन मृर्त्तिया के दोनां तरफ दो-दो मृर्त्तियाँ और दृष्टिगोचर होती हैं।

भीतर येती में महावीरस्वामी की निशाक्ताव पद्मासन मूर्त्ति विराजमान है। यहाँ का मृत्तियों म चिह्न बहुत कम श्राङ्गित पाया जाता है। सुना है कि इस गुफा का पूव दिशा म एक फगाइ की दूरा पर और भी एक आ गुफा वर्तमान है, जिसमें एक पद्मासन किन मूर्ति विराजमान है। प्राचीनकाल में वादामि चालुक्यों की राजधानी थी। इसका प्राचीन नाम वातापि है। पुलकेशी प्रथम ने छठी शताब्दी के प्रारम्भ में इसे छापनी राजधानी वनाया था। श्रीफरुसन के मत से यह जैन गुफा लगभग ई० सन् ६५० में खोदी गई थी। यहाँ पर ई० सन् ५७९ का एक लेख मौजूद है।

विजापुर में भी तीन दिगम्बर जैन मन्दिर हैं। इन मन्दिरों में जिला जैल के पाम का मन्दिर अधिक प्राचीन है। इस मन्दिर में विराजमान मूित्यों में से एक में सं० ११५० का एक लेख पाया जाता है। इसमें लिखा है कि यह मूित्तें सकलकीर्त्त के शिष्य मूलसंघ, बलात्कारगण, सरस्वतीगच्छ एवं कुन्टकुन्द अन्वय के कनककीर्त्त के उपदेश से सं० ११५० में स्थापित हुई। यहाँ के लोक-विश्रुत गोल गुम्बज के सामने वर्तमान राजकीय पुरातत्त्व-विभाग में भी कई बड़ी-बड़ी मच्य पद्मासन एवं खड़ासन दिगम्बर जैनमूर्त्तियों विद्यमान हैं। कुछ मूर्त्तियों में लेख भी मौजूद हैं। अवकाशाभाव से में इन लेखों को नहीं पढ़ सका। मैंने वादामि की यह यात्रा १८-२-४१ को की थी।

—के० भुजवली शास्त्री

## समीचा और मान्ति-स्कीकार

पट्यूएडागम — 'धरला' टीना खौर उसके हिन्दी मापानुगाद सहित (प्रथम रतएड 'जीवद्वाए' का 'द्रव्यव्रमाए।तुगम' नामन तृतीय खरा), मूल लेयक—मगगन पुरपदन एव मृत्विन, प्रधान सपाटक—प्रो॰ हीरालाल जैन, प्रम० ए०, एल एन वी॰ सस्द्रताच्यापक 'हिंग एडवर्ने कालेल' अमरानती, प्रकाराक—श्रीमन्त सेठ लक्ष्मीचन्द शितायराय, 'जैन साहित्रोद्धारम फएड' कार्यालय, अमरावती, यडा साइज, एठ स० सव मिलाकर ६०८, मूल्य सजिल्द प्रति का १०), शास्त्रान्तर का १२) रुपये, धीर स २४६७।

प्रथ क प्रारम्भ में मृड्वित्री की घरना, जयधरता, मद्याघरता और जिलेकसार की प्राचीन ताडपत्राहित प्रतियों के पत्रों क एवं वधी हुई मृत प्रतियों के फोटो दिये गये हैं। साथ में गुरुरति श्रीर होसरसि नामक वहों के दो विशाल मनोझ मिदरों का, स्वर्गाय तथा वर्तमान मट्टाररजी का, स्वर्गाय तथा वर्तमान मट्टाररजी का, सिद्धात्तरसि के ट्रस्टी श्रीमान, देवराजजी और धर्मपालजी का पर सिद्धात्त मन्यों की प्रतिविध और मिनान करनेगल लोकनाथजी शास्त्रों का भी चित्र दिया गया है। चित्रों की सर्या ९ है। साथ में चित्रों का परिचय एव मृड्डिय्री का सीनाम इतिहास भी लगा हुआ है। यह सिद्धा इतिहास सी मृड्डिय्री के इतिहास की एर मनक्तात्र है। यो नी यहाँ के इतिहास के साधन अन्यान्य शिनालेख, ताअपन एवं साहित्य में मरे पडे हैं, जिन्हें अमीतक किशी ने छुआ ही नहीं है। 'धरना' आदि ताडपत्रीय प्रतियों क फोनो मेजने की प्रराण ट्राटी धर्मपानजी से मीन ही की थी। उस समय में मृड्डिन्। में था और 'महावध' की रोज के निमित्त मट्टाररजी आदि के द्वारा अन्य विद्वानों क साथ 'मिद्धान्तरसिं' म में भी आमन्त्रत था।

प्रसानना में थित्रपरिचय और मूडिनिट्टी का इतिहास शीर्परी के व्यतिरिक्त महावध् भी रोज, उत्तरप्रिविपित्त और इतिह्यागिवपित्त पर हुन्न और प्रकरा, एमीकार मत्र के सादित्व श्रमादित्व का निखय, शङ्कासमाधान, उव्ययमाणानुग एव मूडिनिट्टी की साद्वपत्रीय प्रतियां क मिलान का निर्फ्य ये शीर्षक भी गमित है। राङ्घासमाधान शीर्षक म हुन्न स्वायावप्रेमियां के श्रातन पत्रों का शङ्कासमाधान श्रम्ब्हा किया गया है। इव्ययमाणानुगम में इस मान के श्रमत्वत गिलुतमान का जो परिचय दिया गया है, वह भी विद्वनापृथा है। इस रास्त का ग्रम्य वियय गणित है। इसमें आये हुये गणित के गहन भाग श्रमुताद में बीज-गण्जि और श्रष्टुगणित के कोई २८० व्हाहरूखो तथा ५० विशेषार्थों व्यव २३३ पार टिप्पणों द्वारा मुगम एनं सुयीध थनाने की मरसक चप्टा की गई है। इस कार्य म कालजा के यहे-बड़े गणिना ध्यापकों से भी सहायता ली गई है। इसमें साचेह नहीं है कि प्री० हारागाज़जी ने इस भाग कं गणित के दुरूह एवं श्रपरिचित त्रिपयों को युत्तम वनाने के लिये पर्याप्त परिश्रम किया है।

प्रस्तावना के वाद विस्तृत विषय-सूची के अतिरिक्त कुछ मृचनाओं के साथ एक शिंह पत्र भी लगा हुआ है जिसमें तीनों खएडों में रहने वाली प्रेस आदि की अशिद्वयों को क्रमशः शुद्ध किया गया है। हिन्दी-भाषानुवाद भी मुन्दर है। प्रन्थ के अन्त में ६ परिशिष्ट भी दिये गये हैं जो कि बड़े उपयोगी हैं। कागज, छपाई, सफाई एवं गेटअप सभी चित्ताकर्षक हैं।

अव मूडिवद्री के महारकजी एवं पंचों की उदारता से वहों की प्राचीन प्रतियों के पाठ-मिलान का भी सुस्रवसर प्राप्त हो गया है। पाठभेदों को विभाजन करके परिशिष्ट में दे दिया गया है। इससे अब मूल प्रन्थ की प्रामाणिकता में जो कुछ स्प्रारंका की जाती थी वह भी दूर हो जायगी। इस कार्य के लिये मैंने भी प्रेरणा की थी। प्रसन्नता की वात है कि 'धवला' का प्रकाशनकार्य उत्तरोत्तर उन्नतिपथ पर है। 'भास्कर' के विद्य पाठकों को प्राहक बनकर इन बहुमूल्य प्रन्थरतों से अवदय लाभ उठाना चाहिय। इसमें संचालकों का उत्साह बढ़ेगा और आर्थिक सङ्कट दूर होकर आगे का यह गुरुतरकार्य सुचारुह्म से चलेगा।

— के० भुजवली शास्त्री

दानशासनम्—मूल लेखक—महर्षि वासुपूच्यः सम्पादक छोर स्त्रनुवादक—बर्द्धमान पार्श्वनाथ शास्त्री, न्यायकाव्यतीर्थः प्रकाशक—गोविन्द्जी रावजी टोशी शोलापुरः डिमाई है साइजः प्रष्ट-सख्या—सच मिलाकर ३७२ , मूल्य दो रुपयेः वीर सं० २४६७ ; छपाई, कागज स्त्रादि सुन्दर।

इस प्रन्थ मे चतुर्विध दान का विस्तार से विवेचन किया गया है, जो कि एक सच्चे शावक के दैनिक आवश्यक कर्तव्यों में से एक है। प्रन्थगत अन्तिम पद्य से ज्ञात होता है कि इसके रचियता महर्पिवासुपूच्य हैं और यह अन्य शालिवाहन शक १३४३ विपु सम्वत्सर के माघ ग्रुक्ठ दशमी को समाप्त हुआ था। इन वातों के आतिरिक्त अन्यप्रिणेता के संबंध में प्रस्तुत कृति से तो कुछ भी पता नहीं लगता। क्योंकि अन्यकर्ता ने अपने इस अन्य में अपनी गुरुपरम्परा, गण, गच्छ आदि की कुछ भी चर्चा नहीं की है। दिन्तण के कितपय शिलालेखों में 'वासुपूच्य' यह नाम मिलता है अवश्य। पर प्रस्तुत वासुपूच्य के गण, गच्छ आदि के न माळ्म होने से यह नहीं कहा जा सकता है कि अमुक वासुपूच्य ही इस दानशासन के रचियता हैं। अन्य की संस्कृत-रचनाशैली अच्छी है। हाँ. कहीं कहीं खटकती है अवश्य।

इसके हिन्दी-भाषानुवादक समाजविश्रुत, उत्साही विद्वान् पं० वर्द्ध मानजी शास्त्री शोलापुर हैं। यो तो शास्त्रीजी की मातृभाषा कन्नड है। फिर भी प्रन्थ का हिन्दी अनु-वाद सुन्दर हुआ है। इसमे शक नहीं है कि विद्वान् अनुवादक ने अनुवाद में पर्याप्त परिश्रम रिया है। सुधारक हो या स्थितिपान प्रत्येत आजक को एक बार इस प्राथ को अवदय पढ़ लेना पाहिये। अपने पूचिर्णारित विचारों के प्रतिकृत, कतिपय वाता को देतकर हुरत सड़क जाना यह कमजोरी का एक चिह्न है। दिचारशील व्यक्तियों को अपेकाजन स काम लेना चाहिये। इसका यह अर्थ शाना अन्याय होगा कि में किसी बात को औरंत मूद कर मान रोने के लिये कह रहा हूं। जैन साहित्य बहुत विशान है। यह प्रुव सत्य है कि प्रत्येक माहित्य में देश, कान आदि का गहरा प्रभाव पड़ना सर्वधा अनिवार्य है। ऐसी अजस्था में विशान साहित्य का पूरा अध्ययन किये विना ही किसी निर्णय पर पहुच जाना अद्रुलर्शिता है।

श्रासु एक नह रचना को प्रकार म लाने के उपनत्त म श्रीमान् गोवि दजी रावजी भी धन्यराद के पात्र हैं।

—के॰ भुजनला शास्त्री

निमित्तशास्त्रम्—मृतरचिवा—महर्षि ऋषिपुन, अनुनादक्—धर्मस्य प० लालाराम शास्त्री, सम्पादन और प्रनाराक—प० वर्द्धमान पार्द्यनाथ मास्त्री, रस्याखपानर त्रिन्टिग प्रेस, शोरापुर, रृष्ट सरया ४४, मूल्य—∣≈), बीर स० २४६७।

इसको छपाइ खाँर संस्काई धन्छी हैं । इसक टेराने स इस बात का पना मनीमाति लग जाना है कि जैनाचार्यों ने ब्योतिप शास्त्र पर भी काणी प्रषाण डाना है । परन्तु उनकी सम्पूर्ण रचनाण खाज हमें उपाण्य नहीं होतीं । जो उपाण्य भी हैं उनके प्रवाशन की छोर समाज का ध्यान नहीं जाना है । बात्मर में प० चर्ड मानजी ने इस प्रण्य को प्रकाशित कर समाज का ध्यान इस खोर खालियति क्या है। यदि इसका प्रकाशन टिप्पण महित होता तो यह प्रण्य त्रिरेश उपयोगी बन जाना । मरे मामन जैन सिद्धात-भनन, छारा की जो हस्तिनियन प्रति मौजूद है, उसकी किसी किसा गाथा सम्बन्धी टिप्पणी विशेष महत्वपूर्ण हैं । उनके प्रण्य पा निष्य हो स्वट नहीं होता चलित किरोब पार्वो पर भी प्रकाश पड़ता है । छत उपाच्य सभी प्राध्या को मामने स्टाक्त कुननोर्नो महित यदि यह पुल्क प्रकाशित की जानी तो यह एक खन्ठी चीज तैयार हो जाती।

इस होंगी भी पुग्तर में प्रायक्ता ने स्वॉन्य के समय िनाओं के स्वादि वर्णा का फा स्वेनन्द्रमा क विद्वा का फल, उपद्रम्युवर विद्वा का वर्णन, वर्ण का निमित्त, रमी, गाय, हत्ती घोड़ी, हिन्तिनी आदि के जनन का फा, छनमग, राजसग, नरपितमरण भागवहामग आदि निमित्तों का वर्णन, प्रतिमा जी क रोने, हसने, चलन, पशीजन आदि का कल, विज्ञनी चमकने का फल, इन्द्रभपुष का कल, उन्द्रगपात का कल आदि का निम्हों का वर्णन यहुन आद्वी तरह स क्या है। इसम कड फलादेश हिन्दू ज्योतिय की क्योचा अधिक महत्त्वपूर्ण हैं। उदाहरण के लिये नत्त्रक्रम से वर्ण का फलादेश ही लिया जा सकता है। इसमें प्रत्येक नत्त्र में प्रारम्भ होने वाली वर्ण का फल वतलाया गया है। परन्तु अनुवाक ने इन गाथाओं का अर्थ खुलामा नहीं किया है। अतः मेग विचार है कि इसमें वर्णरम्भ में सूर्यनत्त्र क्रम से वर्ण का फलादेश बनाया गया है। "अह कित्तिवाहि वरसद सन्साण विणाम्सनो हवइ देवो। रोहिणिस सुप्पत्ती देमस्मिव गुरिय मंदेहो॥" इम गाथा का अर्थ यह होना चाहिये कि यदि वर्ण प्रारम्भ काल मे जब सूर्य कृत्तिकानत्त्र पर होवे तब पानी बरमें तो अनाज की हानि होती है और मूर्य के रोहिणीनत्त्र में रहने पर पानी बरमें तो देश की हानि होती है। यद्यपि गाथा से यह अर्थ नहीं निकलता है। लेकिन प्रकरण से यही अर्थ जान पड़ता है। क्योंकि चन्द्रनत्त्रत्र पहण्य करने में अनेक विरोध आते हैं जिनको यहां दिखलाना अप्रासिनक है। अतः इसके द्वितीय संस्करण में यह सुधार होना आवत्र्यक है। सवारण्तया यह पुस्तक प्रत्येक गृहस्य के लिये उपयोगी है। इससे आने आनेवाले इप्टानित्ट का पत्रा मिलमांति लग सकता है। प्रत्येक गृहस्थ को इसे मंगाकर अवद्य पढ़ना चाहिये।

—नेमिचन्द्र जैन, ज्योतिपशास्त्री ख्रार तीर्थ

संचिप्त जैन इतिहास—(भा० ३, खरड ३) लेखक—या० कामता प्रसाद जैन. प्रकाशक—मूलचन्द किसन दास कापड़िया, दि० जैन पुस्तकालय सूरत, मूल्य—वारह स्राने।

मोत्त्रशास्त्र——(सचित्र खोर सटीक) अनुवादक—पं० पन्नाताल जैन साहित्याचार्यः प्रकाशक—मूलचन्द किसन दास कापड़िया, दि० जैन पुस्तकालय सूरत, मूल्य—वारह स्त्राने।

नेमिनाथ पुराण्—(कन्नड) रचयिता—कर्णपार्यः प्रकाशक—विश्वविद्यालय महासः मूल्य पाच रुपये ।

त्रिपुरदाह (त्रिपुरदहन का गद्यानुवाद)—अनुवादक—पं० तिम्मप्पच्य; प्रका-शिका—श्रीमती देजम्म, भाषा—कन्नड, मूल्य—सिंहनियोग, वीर सं० २४६७।

तत्वार्थसूत्र—जैनागमसमन्वय—समन्वयकर्ता—मुनि श्री त्रात्मराम जी; प्रकारिका—श्रीमती रत्नदेवी; मूल्य—॥); वीर स० २४६७।

THE DVAITA PHILOSOPHY AND ITS PLACE IN THE VEDANTA. By Vidwan H. N. Raghavendrachar, M A Published by—The University of Mysore Rs. 3-0-0

- के॰ भुजवली शास्त्री

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

जैन पुरातत्त्व-सम्बन्धी पाण्मासिक पत्र

भाग =--वि० स० १६६=, वीर० स० २४६=

#### सम्पादक

भोफ्तर हीरालाल नैत, एम ए , एल-एल ची भोफेगर ए० एक उपाध्य, एम ए , ही लिट् चाच् बामता प्रसाद जैत, एम धार ए एस ए० क० मुजरला शायी, रिशामूमग्र

जैन मिद्धान्त भगन, आरा-द्वारा प्रकाशित

भारत म ३) निर्श में ३॥)

रें ३॥) ण्याप्रतिकार्॥)

र्र० सन् १६४१

# विषय-सूची

वृष्ठ

| १  | ञ्चर्द्ध फालक-सम्प्रदाय—[ ले० श्रीयुत वाबू कामता प्रसाद जैन, ए <b>म०त्र्यार०ए०एस० ६</b> ४           |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| २  | त्राचार्य त्रमितगति—[ ले० श्रीयुत पं० नाथूराम प्रेमी ··· २९                                         |
| ३  | ष्ट्राठवी शताब्दिसे पूर्ववर्ती गणितशास्त्र संवंधी संस्कृत व प्राकृत प्रन्थों की                     |
|    | खोज लि॰ श्रीयुत प्रो॰ हीरालाल जैन, एम॰ ए॰, एलएल-बी॰ 💛 👯                                             |
| 8  | गोम्मट शब्द की व्याख्या की सामग्री—[ ले० श्रीयुत प्रो० ए० एन० उपाध्ये, डी-लिट् ८५                   |
| ų  | जैनपुराण्—[ ले० श्रीयुत पं० के० भुजवली शास्त्री, विद्याभूपण ९                                       |
| ફ  | जैन- <del>द्यनेकार्थ-साहित्य—</del> [ ले० श्रीयुत वा० द्यगरचन्द् `नाहटा <sup> २०</sup>              |
| ૭  | जैन-पञ्चांग—[ ले० श्रीयुत पं० नेमिचंद्र जैन, न्याय-ज्योतिष-तीर्थ ·                                  |
| 6  | जैन-महिलात्र्यों की धर्म-सेवा—[ ले॰ अीयुत वाबू त्रिवेणी प्रसाद, वी॰ ए॰ ९१                           |
| ዓ  | जैन त्रागम साहित्य मे यत्त—[ ले० श्रीयुत प्रो० जगदीशचन्द्र, एम० ए०     ९७                           |
| १० | तन्वार्थभाष्य त्र्यौर त्र्यकलंक—ि ले० श्रीयुत प्रो० जगदीशचन्द्र जैन, एम० ए० ४४                      |
| ११ | तत्त्वार्थमाष्य ऋौर ऋकलंक—[ ले० श्रीयुत प्रो० जगदीशचन्द्र, जैन, एम० ए० ११२                          |
| १२ | तार्किक प्रभाचन्द्राचाये की रचनाऍ—[ ले० श्रीयुत पं० सुमेरचन्द्र दिवाकर जैन, रे                      |
|    | न्यायतीर्थ, शास्त्री, वी० ए०, एल-एल० वी०                                                            |
| १३ | मेरी देवगढ़ की यात्रा—[ ले० श्रीयुत पं० के० सुजवली शास्त्री, विद्याभूषण   ·     ६७                  |
| १४ | श्रवराबेलोल के शिलालेखों में भौगोलिक नाम—[ले॰ श्रीयुत वाबू कामता प्रसाद                             |
|    | जैन, एम० त्रार० ए० एस० १०                                                                           |
| १५ | श्रवण्वेल्गोल के शिलालेखों मे कतिपय जैनाचार्य—[ ले० श्रीयुत वी० त्रार०<br>रामचन्द्र दीचित, एम० ए०   |
| ۰. | 2 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                             |
| १६ | श्रवणवेल्गोल केशिलालेखों मे भौगोलिक नाम—[ ले॰ श्रीयुत वावू कामता प्रसाद<br>जैन, एम० त्र्यार० ए० एस० |
| १७ | विविध—(१) काशिका-विवरण-पिक्का का कर्त्ता कौन है ?—-[के॰ भुजवली शास्त्री ५८                          |
| •  | (२) वादामि—[ श्रीयुत पं० के० भुजवली शास्त्री ११८                                                    |
|    | (३) भुजवितचिरिते—[ श्रीयुत पं० के० भुजविती शास्त्री ५५                                              |
|    | (४) लेखको से निवेदन ,, ,, ,, ६०                                                                     |
|    | (५) श्रीवादोमसिह के संबंध में —[ श्रीयुत प्रो० वी० शेषगिरि राव, एम० ए० ११७                          |
| १८ | समीचा(१) गोम्मटसार (कर्मकाएड) मराठी-श्रनुवाद-सहित-[ ए० एन० उपाध्ये ६१                               |
|    | (२) पट्खरखागम —[ श्रीयुत पं० के० भुजवली शास्त्री १२१                                                |
|    | (३) दानशासनम्— " " " १२२                                                                            |
|    | (४) निमित्त-शास्त्रम्—[ श्रीयुत पं० नेमिचन्द्र जैन १२३                                              |
|    | यन्थमाला-विमाग                                                                                      |
| -  | प्रशस्ति-संग्रह—[ सं० श्रीयुत पं० के० भुजवली शास्त्री, विद्याभूषण १७७ से १९२                        |

# पशस्ति-संग्रह



यस्योपदेशयणतो जिनपुगयस्य नेमे पुराणमतुल शिवसोख्यकारि चक्रे मयापि अतितुच्छतयात्र भक्षा षुर्यादिद शुभमत मम मङ्गलानि ॥ शान्ति कान्ति सुकीत्ति सकलसुखयुतां सम्पदाञ्चायुक्व्ये मोमाग्य माधुसग सुरपतिमहित सारजैने द्रधमाम । विद्यां गोत्र पवित्र सुजनजन श्रीनेमे सन्पुराणम्

11

भुपनैकचूडामणिश्रीनेमिजिनपुराये महारकश्रीमल्लिमूपग्रिनण्याचार्वश्रीसिंहनन्त्रि नामाद्विते महानेमिवन्तविरचिते श्रीनेमितीर्थङ्करपरमदवपञ्चम र त्याणकऱ्यावर्णनो पमनामनवमग्रदेवरूष्णनामनयमनारायणज्ञरास्य घनामप्रतिनारायणचरित्रव्यायणनो नाम पोडशोऽधिकार समात ।

यह ब्रह्मचारी नेमिन्स वि० २० १५७५ के हैं। इन्होंने वधमानपुराण, धमपीयूपवपण श्रावकाचार, भाराधनाकथाकोप, श्रीपालचरित्र, प्रियकरचरित्र आदि कइ प्रार्थों को रचना की है। इनम में पक दो प्राय छप मो चुके हैं। मृतसब पर मरस्वती गव्छवाले श्रीमहारक मिल्लभूपण के यह शिष्य हैं। प्रशस्ति म इ होंने सिहनन्ही जी की वडी प्रशस्त की है और लिखा है कि इहीं की प्रेरणा से इस प्रथ का मन प्रणयन किया है। नेमिक्स जी ने आराधनाकथाकीय की प्रशस्ति म 'यशस्तिलकचन्द्रिका' आदि के कसी. धीश्रतसागरसूरि को गुरुमावना में स्मरण किया है और इन्होंने इस प्राय में महिन्यण की यही गुरुपरम्परा दी है, जो श्रुतसागर के प्रधा म मिलती है। नैमिदत्त ची की रचनार्ये साहित्यिक दृष्टि से सुन्दर पय सरल है।

(५१) यन्थ नं० <sup>६८</sup>

# वर्द्धमानकाव्य

कत्तां-जयमित्र

विषय—काव्य भाषा—अपभ्र**ं**श

लन्बाई १२। डब्च

चौडाई है।। इन्च

पत्रसंख्या ५६

प्रारम्भिक भाग--

सिरि परमण्यभावस् सहर्यणपावस् ।
जियणियज्ञम्मजरामरस् ॥
सासयसिरसुंदरु पण्यपुरंदरु ।
रिसहु णविवि तिहुयणसरस् ॥
पणवेष्पस् पुस् अरहंतास दुक्तम्ममहारिकयंतासं ।
वसुगुणसंजायसिम्हाणं सिद्धाणं तिज्ञयपसिद्धाणं ॥
सूरासं सुद्धसवित्तासं वयसंज्ञमभावियवितासं ।
पयिष्ठयसमग्गसस्सायासं भव्वयसहो सिरुउक्तायासं ॥
साहुसं साहिय मोक्खासं सुविसुद्ध ऋणविहि दक्खासं ।
समत्तराससुचरितासं सित सुद्धप स्वाम पवित्तासं ॥
वसहारसुगोतमसां मासं सुगसासं संज्ञम धामासं ।

श्रवहारिवकेवलवताणं ॥ पुद्र विरप विसाल महंत्ताणं ।।घत्ता॥ णरलोयहो मंडणा-कुणायविहउणो ॥ तिहिसमयहि पयडिय सम्मय ।। श्रवरिव सिच्छंकर तिययसुहंकर ॥ तिण्ये सुर सिव ण्यरिगया ॥१॥ पवण्पविति वज्ञा दुम्मैदहं चितामणि वसमत्त समीहहं ॥ रिव दित्त वतमभरिण णासिण जण णिव वंक्षिय सुर कुन्भाभिणि ॥ सग्ग महिव सुरस्वक विहसिया गिरिभूयविकाहिकुलहिसमासिय ॥ नीर वराय हंस गयभामिणी कोमुईव कुबल्य सिरिदाविणी ॥ चित्रविणय मुहजं सासण देविड णासेसड जिल्वर पयसेविड ॥

X

Y

×

×

मध्य भाग (पूच पृष्ठ २७, पक्ति ५)---

तु मुणिवि पर्ययाः मगहराउ कि साहरूपियकह बहु पराउ ॥ मुणि कि अयाणु आहि कि स्वसन्त ज दुख सहसाः तिक्र थक्ष ॥ १०॥ ता चेरुणाह अपिउ गार्र हु गाउ तक्का काणिह । जिल हु प्रस्ता तिक्र थक्ष ॥ १०॥ ता चेरुणाह अपिउ गार्र हु गाउ तक्का काणिह । जिल हु प्रस्ता सुन्ता निष्कृत साथ । गाउ पितृह मह्य मणि घरेष सुरुषमणि विलाह हु मस्ति । तिल हु जिल अस्ति सिमा गिणतु ता तवा घोष कम्मह सुन्ता ॥ वालीस परीसह सहणमल्ल सभूत्र धारउ मुणियमल्लु ॥ गाणे परियाण इग्रेय मागु गारिशे कारिला उपल्लाह महुष्ह ॥

x x x x

धितम भाग--

अव सन्न स्पेर्डिशन् श्रीज्यिनमादित्यराज्यसवत्सर १६०० तन्न यप फाल्गुनमासे एण्यप्ते वितायाया तियौ शुन्न नासरे श्रीतिज्ञारास्याननास्तःयो साहि आल्मुराज्यभवत्तमाने श्रीकाषात्रा माथुरान्वये पुष्करगणे महारकश्रीमन्वयक्षीर्तिद्दा नन्यहे भ्रहारकश्रीगुणमत्र द्वा तदान्नाये अभ्रोतकान्यये गगगोने साहु तोच्दा भावा राणी तस्य पुन जिनदास तस्य भावा नाभा तत्वुन्ना पश्च मयमपुन साधुमहादास्त वित्तीयपुन साध्नेग्रहा तत्तीयपुन साध्नेग्रहा स्वायनुगतान्त चतुत्रमुन ज्ञारास्त्र तस्य भावा देवासन्न तत्व पुन जेत्रमुन साध्नास्त तस्य भावा देवासन्न तस्य पुन नेगरा तस्य भावा द्वामहाद्वी तस्य पुन चर्चार प्रथमपुन नामजु तस्य भावा भीग्वयो वितोयपुन व्यवस्यान्य स्वयम्यान्य क्ष्या स्वयान्य स्वयान्य प्रयान्य प्रभाव नामण्य नित्त्रमुन स्वयान्य क्ष्यान्य स्वयान्य स्वय

इस अपस श काव्य के रचियता पण्डित अयिमित्र मालूम होते हैं। क्योंकि इसमें एक जगह सर्ग के अत म 'इय पडिया सिरी अयिमतह हर्हाव (/) विरक्ष्ये बहुमायका य' या स्वर अड्डित है। परन्तु यह जयिमत्र कौन हैं, यह पता नहीं लगता। प्राय में रचियता भी प्रशस्ति ग्रावि हुछ भी नहीं है। हा, प्रतिकराने वाले की बिल्क १६०० को एक प्राप्ति लगी हुई अपरय। अबन को यह पति बहुत अगुद्ध है। इसकी दूसरी शुद्ध प्रति की प्राप्ति से सभवत प्रयक्ति जयिमत का हुछ बिनाय हार मालूस हो सकती है। (५२) ग्रन्थ नं ० 🚾 +

# जिनसहस्रनामटीका

कर्तः—आचार्ये श्रुतसागर

विषय-- स्तोत्रविषयिगी टीका

भाषा—संस्कृत

लावाई १३ इञ्च

बोड़।ई ७ इब्ब

५वसंख्या १२७ \*

पार्गिमक माग---

ध्यात्वा विद्यानंड समतभद्रं मुनीन्द्रमर्हन्तम् । श्रीमत्सहस्रनाम्नां विवरणमहं वर्ज्य संसिद्धौ ॥

अथ श्रीमद्द्राधरसूरिगृहस्थाचार्यवयों जिनयज्ञाहिसकलशास्त्रविग्यस्तकेव्याकरण्डंदेः ऽलंकारसाहित्यसिद्धांतस्वसमयपरसमयागमनिषुणवृद्धिः संसारपारावारपतनभयभीतो निर्प्रंधः लक्षणमोक्षमार्गश्रद्धालुः प्रज्ञाषुञ्ज इति विरुद्दावलिविराजमानो जिनसहस्रनामस्तवनं चिकीर्षः 'प्रभो भवांगमोगेषु' इत्यादि स्वाभिष्रायसंस्चनपरं इलोकिमिममाह । श्रीविद्यानंदसूरिणां शिष्याः श्रीश्रुतसागरसूरिनामानस्तु तिद्ववरणं कुर्वन्तीति "प्रभो भवांगमोगेषु निर्विग्णो दुःसभीरुकः । एप विज्ञापयामि त्वां शरगयं करुणाण्यम् ॥" हे प्रभो—भुवनेकनाथ, यः कोऽपि तीर्शकरपरमदेवस्तस्येदं संवोधनम् । एपः—प्रतिपित्तभूतोऽहं आशाधरमहाकवि । त्वां—भवंतम् । विज्ञापयामि—विज्ञप्ति करोमि । कथंभूतोऽहं भवांगमोगेषु—ससारशरीरः भोगेषु । निर्विण्णः—निर्वेदं प्राप्त ।

मध्य भाग (पूर्व पृष्ठ ई ३. पक्ति १)---

विमल — विनष्टो मलः कर्ममलकलको यस्य स विमलः अथवा विविधा विशिष्टा वा मा लक्ष्मीर्ये पाते (?) विमाः इंद्राद्यो देवास्तान् लाति निजपादाक्रांतान् करोति विमलः, अथवा विगता द्रोकृता मा लक्ष्मीयेस्ते विमा निर्प्रथमुनयस्तान् लाति स्वीकरोति विमलः अथवा विगतं विनष्टमलमुचारः प्रस्तावश्च यस्य जन्म स विमल ॥३०॥ अनंतजितः अनंतसंसारं जितवान् अनतजित् अथवा अनतं अलोकाकाश जितवान् केवलक्षानेन तत्पारं गतवान् अनंतजितः अथवा अनंतविवि . . . ॥३८॥ महावीर — महाञ्चासौ वीरः महावीर श्रेष्ठे महावीरः ॥३९॥ ×

<sup>+</sup> इसकी - १४३ न० वाली एक प्रति ऋौर है। पर वह बहुत जीर्ण है।

ख +वीच बीच में कुछ पत नहीं है।



वे मूलसंघ, सरस्वतीगच्छ श्रोर चलात्कारगण के शाचार्य श्रोर विद्यानन्त्री भट्टारक के शिष्य थे। उनकी गुरुपरम्परा इस प्रकार थी—प्रानन्त्री—देवेन्द्रकीर्ति—विद्यानन्त्री।

परन्तु विद्यानन्दो सहारक के पह पर जान पड़ना है उनकी स्थापना नहीं हुई थी। क्योंकि विद्यानन्दों के वाद की गुरुपरम्परा इस प्रकार मिलती है—विद्यानन्दी—मिल्लभूपण—लक्ष्मी-चन्द्र।

स्वर्गीय दानवीर सेंठ माणिकचन्द जी के प्रन्थभागुडार में पं० आशाधर के महाभिषेक नामक प्रन्थ की टीका हैं। उसके अन्त में इस प्रकार लिखा हैं:—

"धीविद्यानंदिगुरोबुंद्धिगुरोः पाद्पंक्षज्ञस्रमरः । श्रीश्रुतसागर इति टेशवती तिलक्ष्णेकने स्मेदं ॥

इति वहाश्रीश्रुतसागरकता महाभिषेकरीका समाप्ता ॥

श्रीरस्तु लेखकपाठकयो ॥ शुमं भवतु ॥श्री॥

सवत् १५८२ वर्षे चैत्रमासे शुक्रपक्षे पचम्यां तियो रवौ धीआदिजिनचैत्यालये भ्रोमूल-सघे सरस्वतीगच्छे वलात्कारगणे धीकुन्दकुन्दाचायांन्यये भट्टारकधीपद्मनंदिदेवास्तत्पट्टे भट्टार रक्षश्रीदेवेन्द्रकीर्तिदेवास्तत्पट्टे भट्टारकश्रीविद्यानंदिदेवास्तत्पट्टे भट्टारकश्रीमिल्लभूचण्टेवास्त त्पट्टे भट्टारकश्रीलक्ष्मोचन्द्रदेवास्तेषां शिष्यवग्द्रहाश्रीक्षानसागरपठनार्थं ॥ श्रायां श्रीविमलश्री चेली भट्टारक श्रीलक्ष्मीचन्द्रदोक्तिता विनयश्रिया स्वयं लिखित्वा प्रदत्तं महाभिषेकभाष्यं ॥

शुभं भवतु ॥ कल्याणं भूयात ॥ श्रीरस्तु ॥

इससे मालम होता है कि विद्यानन्त्रों के पट पर मिल्रियेण की और उनके पट पर लक्ष्मी चन्द्र की स्थापना हुई थो। यशस्तिलकटीका में श्रु तसागर ने मिल्लिभूपण को अपना गुरु- भ्राता लिखा है। इससे भी मालम होता है कि विद्यानन्द्रों के उत्तराधिकारी मिल्लिभूपण ही हुए होंगे। यशस्तिलकचन्द्रिका टीका के तीसरे आश्वास के श्रन्त में लिखा है— ''इति श्रीयक्षनिद्देवेंद्रकोर्तिविद्यानंदिमिल्लिभूपणाम्नायेन भट्टारकश्रीमिल्लिभूपणागुरुपरमा-

भीष्णुकम्रात्रा गुर्जरदेशसिंहासनभद्दारकश्रीलक्ष्मीचन्द्रकाभिमतेन मालवदेशभद्दारकश्रीसिंह-नंदिप्रार्थनया यतिश्रीसिद्धान्तसागरन्याख्याकृतिनिमित्त नवनवतिमहामहावादिस्याद्वाव-लञ्चविजयेन तर्कन्याकरण्कुदोऽलंकारसिद्धान्तसाहित्यादिशास्त्रनिषुणमतिना प्राकृतन्याकरणा-चनेकशास्त्रचञ्चुना स्रिशिश्रुतसागरेण विरचितायां यशस्तिलकचंद्रिकाभिधानायां यशो-धरमहाराजचरितचम्पुमहाकान्यदीकायां यशोधरमहाराजराजलक्ष्मोविनोदवर्णन नाम

तृतीयाश्वासचन्द्रिका परिसमाप्ता।"

इससे मालूम होता है कि उस समय गुर्जर देश के पृष्ट पर भट्टारक लक्ष्मीचंद्र स्थित थे भौर मिल्लभूषण का शायद स्वर्गवास हो चुका था। æक्ष्मीच्ट के बाद भी श्रीश्वतसागर के पदाधिकारी होने का कोइ उल्लेख नहीं मिलता। ज्ञान पडता है व कभी सिहासनासोन हुय ही नहा।

ये पक्षनती, विद्यानदी, आदि सब गुजरात कही भट्टारफ हुए हैं। पर तु यह मालूम न हा सका कि गुजरात के किस स्वान की गदी को इ होने गुजोशित किया था। इडर स्ट्रित, साजिता आदि कड स्थानों म भट्टारका के पट रहे हैं। यशस्तिल्क की रचना क समय माल्ये क पट पर सिहनती भट्टारक थ। इ होकी प्रेरणा से धुतसागरस्रि न नित्यमहोषोत या महाभिषेक की भी टीका लिखी था!

धुनसागरसूरि के भी ध्रनेक शिष्य रहे होंगे। इसी प्राथमाण के तत्वानुशासगादि-समद में इनक एक धीचन्द्र नामक शिष्य की रची हुई वैराग्यमणिमाला प्रकाशित हुई है। आराधनाक्याकोश, नेमिषुरास, भ्रादि अनेक प्रार्थों के कला ब्रह्मगरी नेमिश्च ने भी—जो महिभूरस के शिष्य थ—धुतसागर को गुरुसानना में स्मरण किया है छ। नेमिश्च ने भी महिभूरस की बही गुरुसरम्पर दी है जो धुतसागर के प्राथा म मिलती है। उन्होंन सिहनना का भी उन्लेख किया है।

थं तसागर का अभी तक टीकाप्रयोक अतिरिक्त कोई स्थतन्न प्रन्य उपल्य नहीं इशा है।

उनक बनाये हुए प्र"वॉ का परिचय आगे निया जाता है —

- श्रवगरितन क्षा द्वारा यह निर्णयसागर प्रेस की 'कायमाला' में प्रकाशित हो सुकी है। यह नीका श्रपुण है—५नें आखास के हुन्न श्रात की श्रीर हुने आजवास की सेका नहीं है। जान पहता है, यहा उनको अन्तिम क्वाना है। यह टीका अनेक स्थाना क मण्यभावडारों में मिलती है, परानु संयत हो श्रपुण है।
- २ महाभिषेत्रजीका । स्वासिस्य पडित प्राकाषर जो के बनाये हुए नित्यमहोधोत या महामिरेक नामक प्रन्य को यह डोका है । इसका अन्तिम श्राज उत्पर उद्भुत किया जा सुका है। उसमे मालूम होता है कि उस समय श्रुतसागर देशव्रती या ब्रह्मचारी थ, सुरिया श्राचार्य नहीं हुए से ।
- ३ तत्त्रायटीका । यह श्रुतसागरी टीका के नाम मे प्रसिद्ध है। इस लेख के लियत समय हम इसकी प्राप्ति नहीं हो सकी । परन्तु यह दुष्प्राप्य नहीं है~ इसका मापा उवाद भी हो सुका है।
  - र तानप्रयक्षणाश्चाका । आचाम पुभचन्त्रकृत झानाक्षय के अन्तर्गत जो गद्यभाग है,

<sup>•</sup> बाराधनाक्याक्रोग की प्रशस्ति द्वा ।

थेह उसीकी टीका है। इसकी एक प्रति स्व॰ सेठ माणिकचन्द्र जी के प्रथ संप्रह में। मौजूद है। उसकी प्रशस्ति देखिये:—

श्राचार्येरिह शुद्धतत्त्वमतिभिः श्रीसिहनंदाह्येः,

संप्रार्थ्य श्रुतसागरं [रां] कः [िक तवरं भाष्यं शुभं कारितं। गद्यानां गुगावित्रयं विनयतो ज्ञानार्गावस्यांतरेः

विद्यानंदिगुरुप्रसाद्जनितं देयाद्मयं मुखम् ॥

इति श्रीज्ञानार्णवस्य (?) स्थितगद्यटीका तत्त्वत्रयप्रकाणिना [का] समाप्तः [मा]।। श्रुममस्तु ॥"

१ जिनसहस्रनाम टीका । यह पं० आशाधरकत जिनसहस्रनाम की विस्तृत टीका है। इसकी भी एक प्रति सेठ जो के प्रन्थ-संप्रह में मौजूद है। शब्दवीध और ब्युत्पत्ति-

बोध के अभिलापियों के लिये चड़े काम की चीज है। इसकी भी प्रशस्ति देखिये :'श्रीपद्मनदिपरमात्मवर पविस्नो, देवेंद्रकीर्तिस्थ साधुजनाभिवस ।

विद्यादिनंदिवरस्र्रिरनन्वोध , श्रीमिल्रमूपण इतोऽस्तु च मगलं मे ॥२॥

अदः (१) पहे भद्दादिकमतघटाघट्टनपेटुः,

घटद्धर्मध्यानः स्फुटपरमभट्टारकपदः। प्रभापंज संयहिजितवरवीरस्मरनरः,

सुधीर्लक्ष्मीचन्द्रश्चरणचतुरोऽसौ विजयते ॥३॥

आतं (?) वनं सुविदुपां हृद्यांवुजानां,

आनन्दनं मुनिजनस्य विमुक्तिहेतोः

सद्दीकनं विविधशास्त्रविचारचार

चेतश्चमत्कृतिकृतं श्रुतसागरेण ॥४॥

श्रु तसागरकृतिवरवचनामृतपानमंत्रयै(?)विहित ।

जन्मजरामरणहरं निरंतरं तैः शिव लन्धं ॥५॥

अस्ति स्वस्ति समस्तसंघतिलकं श्रीम्लसंघोऽनघं, वृत्तं यत मुमुज्ञवर्गशिवदं संसेवितं साधुभिः।

विद्यानंदिगुरुस्त्विहास्तिगुणवहच्छे गिरः सांवत,

तिन्द्रिष्यः श्रुतसागरेगा रचिता टीका चिरं नंदत् ॥६॥

इतिसूरिश्रोश्रुतसागरविरचितायां जिननामसहस्रटोकायामंतकुच्छ्रतविवरणो नाम दशमोऽभ्यायः ॥१०॥ श्रीविद्यानंदिगुरुभ्यो नमः।"

र्ग ग्रन्थ नं० ३।

#### THE JAINA ANTIQUARY

VOL. VII

DECEMBER, 1941

No II

## Edited by

Prof Hiralal Jaina M A LLB Prof A N Upadhye M A, D Litt Babu Kamta Prasad Jaina M R A S Pt. K Bhujabali Shastri, Vidyabhushana

Published at THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY. ARRAH BIHAR INDIA

# CONTENTS

| 1  | References to the Castragaccha in Inscriptions and                                              | Pages |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|    | Literature—By P. K. Gode, M.A                                                                   | 5366  |
| 2. | Jama Traditions in Rijivali Kathe—By S Srikantha<br>Sastri, M A                                 | 6772  |
| 3  | The Jama Chronology-By Kamta Prasad Jain, MRAS                                                  | 73-80 |
| 4  | Magic and Miracle in Jaina Literature—By Kalipada Mitra, M.A., B L                              | 8188  |
| 5  | The Jhunta Rai temple marble stone—slab inscription of V S 1716—By Shaktidhar Sharma Guleri, MA | 8997  |
| 6  | Reviews .                                                                                       | 98104 |

## THE JAINA ANTIQUARY.

''श्रीमत्तरमगम्भीरस्याद्वादामोघलाञ्छनम् । त्रीयात् त्रैलोक्यनायस्य शासन तिनशामाम् ॥

Vol VII No II

### ARRAH (INDIA)

December, 1941

## REFERENCES TO THE CAITRAGACCHA IN INSCRIPTIONS AND LITERATURE

By P K Gode, M A

Curator B O R Institute, Poona

A separate study of the different Jama Schools or Gacchas<sup>1</sup> in an exhaustive manner based on all epigraphic, literary and other sources will prove extremely useful to the students of Jama

1 Mr C. D Dalal a Cata of Jesalmere MSS, Baroda 1923 p. 98 mentions the following Gacchas and ganas etc.—उपनेशान छ, आद्रिकमत पाष्ट्रसाह, पास्त्रीयन छ, श्रण्यांच गच्छ, कोडिय (कोटिक) गण् धरम्तरान छ, मारताविधिपन, धरम्प्रयोग नच्छ, कोडिय (कोटिक) गण् धरम्तरान छ, मारताविधिपन, धरम्प्रयोग नच्छ, त्यानण्, धरम्प्रयोग छ, देवानन्दान्छ, पाडिच्छ्यमच्छ, पुरुस्ताम, पुर्णेवस्माछ, हप्पानाच्छभम सासा, बुद्दन्छ, ब्रह्माणान्छ माधुरान्य्य, यशोमप्रसृदिगन्छ, स्त्रपत्रीयमच्छ, वद्दर (यस्र) सासा, यहत्वस्मा, विधिषय, विधियाम, विधिषय, विधिष्ठ, विधिष्य, विधिष्ठ, विधिष्

The Prosoft Songraha by A M Shah Ahmedabad 1937 Part I (Index p 4) records the following Gacchas etc — उपरेशा छ, वीरशा छ, रूपणाजांपाच्छ, पोष्प्रीयगच्छ, वारुग, तपोगछ, तपग छ तपा, प्रिमापत, राजग छ दुवन्द्रगण, सिंहरा छ, —Part II (Index p 20) records the following Gacchas etc — जागमगच्छ, आवळगच्छ, वपदेशा छ, वास्त्रगण, वोरशा ग छ वीरशा छ, वारुग छ, वा

literature, philosophy and religion as it will give us a skeleton outline of the history of Jaina Schools and the several acaryas that were associated with them. This is, however, a subject to be tackled by students interested in the history of Jaina literature and religion In the absence of any encyclopaedic work dealing with the various Jaina Schools and their historical development it would be useful to collect and record data pertaining to the several schools separately to facilitate a closer study of them as also to enable us to understand the interrelations of these schools through changing vicissitudes of political and religious history of India.

जीराङलगच्छ, तपागच्छ, तपागण्, द्विवंदणिकगच्छ, द्विवंदणीकपन्न, धर्मघोषगच्छ, नागेन्द्रगण्, निद्तिटगच्छ, नाण्वालगच्छ, पूर्णिमापन्न, पिप्फळगच्छ, पीपलीयाशाळा, ब्राह्मण्गच्छीय, वृहद्गच्छ, वृहद् ब्रह्माणीयागच्छ, भीमपहीयपूर्णिमापन्न, भाडग्गच्छ, मवागच्छ, मलधारगच्छ, क्ट्रपहीयगच्छ वृद्धतपागच्छ, विधिपन्नगच्छ, सुधर्मगच्छ, हागीजगच्छ।

The Kharalara Gaccha Pallavalı Sangraha by Munı Jıravıjaya. Calcutta, 1932 (Index) mentions the following Gacchas etc — श्राचार्यगन्छ खरतर शाखा (श्राचार्याय गन्छ ), श्राद्यपत्तीय गण्, श्रांचलिकमत, कूर्चपुरगन्छ, कोटिक ( गन्छ, गण् ), कोमत्य गन्छ, चन्द्रगन्छ, चन्द्रकुल, चित्रवाल गन्छ तपा ( गण्,-गन्छ ) दुवलिकापन्न, नागेन्द्र (—गन्छ-कुल ) निर्द्र ति ( गन्छ,-कुल ), पिप्पलक खरतरगन्छ शाखा, पोपलिया गण् ( गन्छ ), पुन-नेवगन्छ, भावहर्षीय खरतर शाखा, मधुकर खरतरशाखा, रंगविजय खरतरशाखा, राजगन्छ, कद्रपष्टीय खरतरशाखा, रुटेलिया गण्, लघु श्राचार्यीय खरतरशाखा, लघु खरतरगन्छ ( गण्,-शाखा ) लघु भट्टारक खरतरशाखा, सुविहित खरतरगन्छ, सुविहितपन्नगन्छ,

Buhler's Life of Hemacandra (Eng. Trans by M Patel) 1936, mentions the following Gacches —चंद्रगच्छ, कोटिकगण, पूर्णचन्द्रगच्छ

A Kannada inscription on a pillar at Patasivaram (Anantapur Dist South India) dated 24th February 1185 mentions पुस्तकगच्छ, देशीगण and मूलसंघ to which belonged पद्मप्रभ मलधारिदेव, disciple of Viranandi-Siddhānta-Chakravartideva (Vide p 299 of Madras Presi Kannada Inscriptions, ed by Shamsastn and Lakshminarayan Rao, 1939—Ins No. 278) Vide also p 400 of the above volume where an inscription of A D 1297 records the gift of some land to विनयचन्द्रदेव disciple of नेमिचन्द्र रावुळ of the पुस्तकगच्छ, देशीगण and मूलसंघ On p 89 again we have inscription No 115 dated A. D 1054 which mentions a Jain teacher belonging to मूलसंघ, देशीगण and पोत्तगगच्छ।

In the present paper I shall confine myself to one Gaccha vi.
the Castragaccha of Chitor in Rajputana and shall record a few
references to it in inscriptions and literature

(1) The Praéasti Sangraha<sup>1</sup> records the following colophon of a MS of the Meghadāta in a Bhandar at Patan —

"सक्त् १६०४° वर्षे वैशास्य सुर्व २ भूमनामरे श्रीचैनगच्छे भ० श्री० ६ नयत्तीतिगरि सूर्य उन्हा ॥ स्त्र शिष्य सुर्व निनयत्तीतिशितित स्वतानाय चित्रणद् रहुर्मासच्ये ॥ श्रारस्य ॥ श्री

The above colophon of AD 1547 gives us the names of two Jainas viz (1) Nayakirli and (2) Vinayakirli associated with the Cottagaccha in the Chitor fort. The Patlacali No 1 of the Ahralara Gaccha contains the following dated reference to Citrakāla or Chitor.—

Death of Jinavallabhasuri at Citral ata in Samvat 1168 (=AD 1112)5

- 1 Ed by A M Shah Part II p 102
- 2 This MS was copied in April 1547
- 3 In the Chitor Stone inscription of A D 1287 engraved on a piller about a fulle or so from Chitor in the reign of Sumara Simha a grant is made to the temple of Vandyanitha built on a tank called Cur rga (mod Chitony Mons tank at Cutalura (Vade H C Ray Dynastic Hutory of Northern India II p 1194) In a MS copied in Sauvat 1597 (-A D 1541) it is six years earlier than the Meghaduta MS of A D 1547 we find the mention of Cutalura durga" in the reign of R hydhirlya Srl Vararrina and the Gaccha existing at Chitor is styled as Aricala Gaccha.
- 4 The Jain Granth'svali does not mention any author of the name Nayakirti. Winternitz (Ha of Ind Lit Il Calcutta 1933) & S Vidyabhusana (Ind Logic 1921) make no reference to any author of this name in their Chapters on Jaina Literature (pp. 424-592) and Jain Logic (pp. 158-224) respectively.
  - 5 Vide Aharatara Gaccha Pattivali Samzraha 1932 p 10

Oher references are as follows -

Pace 4-"दुर्गे शीवित्रात्र प्रहरश्राश्च इमस्य हि वरे । ele

If the above date of the death of Jinavallabhasūri at Citrakuṭa is correct it shows the association of the Khirataragaccha with Chitor at the beginning of the 12th Century but it does not help us to know the history of the Cautragaccha mentioned in Meghadīta MS referred to above.

Ksemakirti, pupil of Vijayendu and belonging to Candrakula composed his commentary on the Brhatkalpasūtra in Samvat 1332 ie A D. 1276 At the end of his commentary he possibly refers to the genesis of the Caitragaccha in the following verses:—

"श्रीजैन शासन-नभस्तत्त-तिग्मरिंगः श्री सद्म-चांद्रकुत्त-पद्मविकाशकारी। स्वज्योतिरावृता<u>दगंवर</u>ढंवरोऽभूत् श्रीमान् धनेज्वरगुरुः प्रथितः पृथिव्यां॥आ

- Page 24—"पुनरेकटा श्री जिनदत्तसूरिश्चित्रक्ट देवगृहे वक्रमनंभिरथतं नाना मंत्राम्नायमयंपुस्तकं मंत्रवलेन प्रकटीकृत्य गृहीतवान्"
- Page 32—"श्री जिनभद्रमृरिः… .....श्रनयारीत्या एकदा चित्रकृटे सम।गताः"।

Jinabhadra died in Samvat 1514 (A.D. 1458)

- Page 46—"संवत ११६७ वर्षे आपाढविद ६ दिने पट्टे स्थापना श्री देवमद्रस्रिणा कृता श्री चित्रकृटे etc "
- Page 53—"ततः श्री जिनेश्वरमूरिमिश्चित्रकृटे चिंतामिणपार्श्वनाथप्रासादे मांडागारे पुस्तकं निर्वास्य प्रवत्तं । क्रमेण श्रोगतं पत्तने । मही-त्सवेन श्रानीतं । श्री कुमारपालाद्याः सप्तरातमनुष्याः सश्रीकाः श्रन्येपि वहवो जनाः शालायां स्थिताः सित । दृष्टं पुस्तकं हेमाचार्येण etc "
- Page 55—"श्री जिनवर्धनसूरयः। तैः श्रीजेसलमेरौ पाइर्वनाथचैत्यमध्ये गंभारकात् चेत्रपालो निर्वासित । तेन कुपितेन प्रतिज्ञा कृता ऋहं त्वां गच्छान्निर्वासयामि । रात्रौ स्त्रीरूपेण समागच्छिति ततिश्चित्रकूटे गताः etc"

श्रीमन्त्री पुरिषमङ्गमहावीरप्रतिष्ठाद्धन-स्तरमाधि पुरुषयोषवरखे श्रीची गा खोऽजानि <sup>1</sup>। तत्र श्री सुनर्ने दृष्ट्रिसुसुर्स्मू सुप्त साहुर ब्योति सद्गुल-रत्न रोहणागिर काराम्मेणामश्रा।८॥

The above verses tell as that one Dhanesvaraguru was the onginator or founder of the Cautragaccha (রমার্ প্রীবীন্নভৌচননি)
This guru is styled as "বিস্তুম্বীম্বটো " ie, 'the Sun for the awakening of Citrapura obviously on account of his spiritual

1 This Calitagacche referred to in A D 1276 by Kremakirti is not found in the following 84 Gacchas of the Jainas which originated with the pupils of a Jaina high priest named Udyolana who flourished about the middle of the 10th Century

These Eighty four Gacchas as given on pp 78-79 of Buhler's The Indian Sect of the Jainas edited by J Burgess London 1903 are -

(1) Vada (2) Osvila (3) Af cala (4) Jiravali (5) Khadatara or Kharatara 6) Lonki or Ricmati (7) Tapi (8) Gaugesvara (9) Korantav la (10) Ananda pura (11) Bharaveti (12) Udhaviyā (13) Gudava (14) Dek up or Dekavā (15) Bhinm Is, (16) Mahudiya (17) Gacchapila (18) Golav Ia (19) Magatraga gadā (20) Vihmāniy (21) Tatira (22) Vikadiya (23) Munjhiya, (24) Cilrodal (25) Sicors (26) Jacandiya (27) Sidhālavā (28) Miyanniy (29) Igamiyā, (30) Maladhārī (31) Bhāvarīyā (32) Palivāla (33) Nīgadīge vara (34) Dharmagho a (35) Nagapura (36) Ucatavala (37) Nannavila (38) Sader, (39) Mandovara (40) Strapi (41) Khambh vati (42) Paecamda (43) Sop riya (44) M naliya (45) Kocchipan (46) J gamn (47) Laparavala (48) Vosarad Duivandan'y (50) Citrav la (51) Vegada, (52) V pad (73, Vijah ra. Vijhari (54) Kaupuri (55) Kacala (56) Hamdaliya (57) Mahukara (58) Putaliya (59) Kamnariseya 60) Revardiya (61) Dhandhuka (62) Thambhanipana (63) Pameivala (64) Palanpura (65) Gamdhariya (66) Veliya, (67) Sádhpunamiy (63 Nagarakotiya (69) Hisora (70) Bhataner (71) Japahar (72) Jag yana (73) Bhimasena (74) Takadiy (75) Kamboja, (76) Senata. (77) Vagher (78) Vahediya (79) Siddhapura, (80) Ghogharl (81) Ngamis Punamiya (83) Varhadiya (84) Namil Some of these names are common to Col Miles a list (Tr R A S vol lil pp 358 f 363 365 370) and H C. Brigg a list-Cities of Gujarashira p 339 I wonder if Gaccha No 24 (Citrod) in the above list has any connection with the Caitragaccha mentioned by Kremakuti i

knowledge. Cutrapura mentioned by Ksemakirti appears to be identical with modern Chitor. If this identification is correct it is but in the fitness of things that such an illustrious Jainācārya should be the founder of the Cautragaccha the existence of which in the latter part of the 13th century and its continuity to the middle of the 16th century is proved by inscriptional and literary sources.

The name Dhaneśvara Sūn is very commonly met with in the literature of the Jainas It is, therefore, necessary to identify him if possible and for this purpose we shall have to note all the

l Chitor is mentioned in historical references as चितोड, चित्रकूट, चैत्रकूट, (Vide Index to Kharatara Gaccha Pattavali Sangraha, p 3) though I have not come across the name चित्रपुर cs such for Chitor used in documents or elsewhere The Prasasti Samgraha by A M Shah records the following names of Chitor.—

Part I, page 92 (Pr 161—A MS. of "निषंदुरोप" copied in Samvat 1280 = A D 1224 It contains an endorsement dated Samvat 1343 = A D. 1297 in which it is stated that one खेतसिंह resident of चित्रकूट purchased it—The Patan MSS Catalogue Vol I (Baroda, 1937) contains the following references to Chitor—Page 34—MS dated Samvat 1185 = A D 1129 mentions हरिसद्रसूरि as resident of "चित्रकूटाचल" (कृति: ..चित्रकूटाचलनिवासिनः श्रीहरिसद्रसूरे)—P 66 'चित्रकूटमहादुने" mentioned in a MS dated Samvat 1314 = A, D 1258,—P 156 (चित्रइड=चित्रकूट).

namesakes1 of Dhanesvara in dated sources, who flourished before A D 1276 the date of composition of Ksemakirti's commentary on the Byhatkalpasiitra

The Jesalmere Inscriptions edited by P C Nahar contain the following references to the Caitra Gaccha

| Samvat<br>year | A D                          | Suns mentioned in the Inscription                                     |
|----------------|------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| 1327           | 1271                         | Kanakaprabhastin (in the line of<br>Antasimha Stin "श्री चैत्र गच्छा" |
| 1339           | 1283                         | Dharmadeva Sun "श्री चेत्रगच्छीय"                                     |
| 1381           | 1325                         | Dharmadeva Sun 'श्री चैत्रगच्छे"                                      |
| 1388           | 1332                         | Amadeva Sun "चंत्रगच्छे'                                              |
| 1503           | 1447                         | Malacandra Sun "चित्रावनगन्द्र"                                       |
|                | 1327<br>1339<br>1381<br>1388 | 1327   1271   1339   1283   1381   1325   1388   1332                 |

A MS of yogas strawtti was copied for Dhanesvara Suri at Sri Pattana ın Samvat 1255 (= A D 1199) Vide Prafasti Samgraha Part I p 82 (Pr 130)-सवत् १२५५ वर्षे मार्ग शुदि १ रवी ॥ अहो ह श्री पत्तन श्रीदेवाचार्यत्रसत्या श्रीधनेहत्र-हेतोई/-शसहस्वयोगशास्त्र रति परमश्रावकठवद्यस्वर्धमानेन पारि० बीशनपाइर्वान लिखापिता etc., Part II p 93-In a MS dated Samuat 1592 (=A D 1536) the Sams of the নাড়ানাল ব্যক্ত viz शातिसरि. सिद्धसेगमि. धनसमिति etc. are mentioned This Dhanesvara sun has no connection with our Dhanesvara on account of the difference of chronology and the difference of the Gacchas

One Dhanesvaras of the नागुनीय गच्छ is mentioned in the Jesalmere inscript on No 2230 deted Samual 1329 (= A D 1273) but he is obviously a different person as 1 e does not belong to the Coulta Ga cha (Vide p 61 of Jesalmere Inscriptions III by P C. Nahar Colcutta 1929) Two more namesakes of this Son are found in the same Gaccha in inscriptions dated Samvat 1476 (=AD 1420) and Samvat 1527 (=AD 1471) vide Inscription Nos 2291 and 2348 in the above volume of Jesalmere Inscriptions If would appear that Dhanesvarasuri of the N nakiya Gaccha living in A D 1273 was a contem parary of Keema Kirti who composed his commentary on the Bihat Kalpayilta in A D 1276 te three years after the Jesalmere inscription of A D 1273

While dealing with Jain influence under the Paramara Kings Dr. D. C. Gongoly (Param ra. Dynasty 1933 p. 250) states that "Dhanesyara lived in Malwa dunng the reign of Mulha — Thus Dhanetwara belonged to  $R_{\rm JG}$  Gaccha (Vide p ni of Pelerson's Fouth Report). The last known date of Mulha or Vikpati II; is  $\Delta$  0 933-4 (Vide p 80 of Parm Dynasty)

Mr P C. Nahar in his Index to Jesalmere Inscriptions III p 218 identifies चैत्रमञ्ज with चित्रावनमञ्ज as he makes the following entry —"चैत्र [चित्रावन] ग ख,

T

The Jesalmere inscriptions noted in the above statement bear further testimony to the continuity of the Caitra Gaccha between A D. 1271 and A D 1447. We have already quoted the colophon of a Meghadūta MS of A.D. 1547 which carries further this continuity exactly by 100 years. With a view to have a thorough knowledge of the several sūris belonging to the Caitra Gaccha and their contribution to Jain and non-Jain literature and philosophy it is necessary to record the names of these sūris as found in references to them

in the entire Jain literature published and unpublished but this is a task which must be left to scholars who have specialized in the history of Jain religion and philosophy. I have, therefore, great pleasure in recording below the information about the Cautra Gaccha

Kindly sent to me by my friend Prof A. N. Upadhye of Kolhapur:—

The Caura Gaccha is also called Citra or Curavāla Gaccha.

It is not so popular as Kharatara or Tapa Gaccha From a book called "Jama Dhātu-pratimā Lekha Samgraha" by Buddhisāgara (Bombay, Samvat 1973) the following facts may be noted.—

| S <sub>amvat</sub><br>year | A D  | Reference to Caitra Gaccha (= C. G)                                       |
|----------------------------|------|---------------------------------------------------------------------------|
| 1333                       | 1277 | Devānanda Sūri of C G ınstalled an ımage of Śāntinātha                    |
| 1339                       | 1283 | Vardhamāna Sūrī of C G installed an image found at Chaveli.               |
| -1388                      | 1332 | Harı Candra Sürı of C. G installed an image of Śāntinātha, now at Kolwad. |
| 1396                       | 1340 | Mänadeva Sürı of C. G installed an image of Pārśvanātha now at Ahmedabad. |
| 1400                       | 1344 | Rãjdeva Sūri of C. G. installed an image now at<br>Ahmedabad              |

Sauvat

No II | REFERENCES TO THE CAITRAGACCHA IN INSCRIPTIONS

AND LITERATUEE

| 1    |      |                                                                                                                                                     |
|------|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1405 | 1349 | Dharmadeva Suri of C. G installed an image of Adinatha                                                                                              |
| 1417 | 1361 | Mānadeva Sūrī of C G installed an image of Adinātha                                                                                                 |
| 1474 | 1418 | Malaya Candra Süri, the disciple of Pāršvacan<br>dra of the C. G installed an image af Adi-<br>nītha now at Ahmedabad                               |
| 1451 | 1395 | Pāsadeva Sūrī of C G installed an image now at Unjhā                                                                                                |
| 1457 | 1401 | Pāsadeva Sūn of C G installed an image row at<br>Ahmedabad                                                                                          |
| 1484 | 1428 | Jinadatta Stirt of C. G. installed a plate of 24 Jinas, now at Visanagar                                                                            |
| 1507 | 1451 | Munitilaka Sun of C G installed an image of Santinātha                                                                                              |
| 1507 | 1451 | Laksmideva of C. G installed an image of<br>Vimala now at Ahmedabad                                                                                 |
| 1512 | 1456 | Munitilaka of C G installed an image of<br>Sitalaniitha, now at Ahmedabad                                                                           |
| 1512 | 1456 | Ratnadeva Sun, the disciple of Jinadeva Sun,<br>belonging to the line of Gunadeva of C. G<br>installed an image of Vimlanātha, now at<br>Visanagara |
| 1519 | 1463 | Śn Sun of C C installed an image of Sambhava<br>nātha, now at Ahmedabad                                                                             |

| Sam <sub>vat</sub> | A, D. | Reference to Castra Gaccha (= C. G) |
|--------------------|-------|-------------------------------------|
| year               |       |                                     |

62

THE JAINA ANTIQUARY.

[Vol VII

| 1520 | 1464 | Laksmīsāgara, the pupil of Malayacandra of C G installed an image of Śantinātha now at Kosa |
|------|------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1521 | 1465 | Laksmisāgara of C. G installed an image of<br>Pārśvanātha                                   |

| 1521 | 1465 | Laksmisāgara of C. G installed an image of<br>Pārśvanātha                                                     |
|------|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1522 | 1466 | Laksmīsāgara Sūrı, the pupil of Malaya Candra of C G installed an image of Vāsūpūjya which is found at Dabhoi |

|      |      | of C G ınstalled an image of Vāsūpūjya<br>which is found at Dabhoi  |
|------|------|---------------------------------------------------------------------|
| 1527 | 1471 | Jnānadeva Sūrī of C G installed an image of<br>Nemīnātha at Dholera |

| 152/ | 1471 | Jnanadeva Sūri of C G installed an image of<br>  Neminātha at Dholera                |
|------|------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| 1537 | 1481 | Cārucandra Sūrı, the pupil of Somakirti of C. G<br>ınstalled an ımage of Dharmanātha |

| 1537 | 1481 | Cārucandra Sūrı, the pupil of Somakirti of C. G<br>ınstalled an image of Dharmanātha |
|------|------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| 1547 | 1491 | Laksmisāgara Sūrī of C.G. installed an image<br>of Śryāmsa, now at Ahmedabad.        |

| 1547 | 1491 | Laksmisāgara Sūrī of C. G. installed an image<br>of Śryāmsa, now at Ahmedabad. |
|------|------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 1554 | 1498 | Somadeva Sūri of C. G installed an image of Nemınāthā                          |

| 1554 | 1498 | Somadeva Sūri of C. G installed an image of Nemināthā                                 |
|------|------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 1559 | 1503 | Ratnadeva Sūrı, of the line of Gunadeva Sūri of C G. installed an ımage now at Uñjhā. |
| 1579 | 1523 | Pāsadeva Sūrī, a pupīl of Vīradeva Sūrī of C G<br>installed an image of Sambhavanātha |

If we now sum up the data recorded above on the antiquity of the

Caura Gaccha it provides us the following chronological conspectus

| based on epigraphic and literary sources — |           |                                              |
|--------------------------------------------|-----------|----------------------------------------------|
| Chronology                                 |           | Source                                       |
| A D                                        | 1271—1447 | Jesalmere Inscriptions                       |
| ,                                          | 1277—1523 | Jama Dhūtu Pratımū Lel hasamgraha            |
|                                            | 1276      | Kşemakirtı's Commentary on Brh itkalpı sütra |
| ,                                          | 1547      | Pātan MS of Meghadāta                        |

The dates recorded in the above conspectus show an unbroken continuity of the Cattra Gaccha for about 276 years between the years A D 1271 and 1547. We have also seen that various Jain Tearyas were associated with the Cattra Gaccha during this period and it should be a matter for investigation how and to what extent they advanced the cause of Jain religion, literature and philosophy

The text of the earliest inscription of A D 1 71 containing the reference to the Caitra Gaccha reads as follows --

"सन्त १३२७ वप कागुण सुदि १२ हरिचद्रपुत्र जठामीह भगिणि सोहिणि श्रातम श्रेयोथ नित्रमारित h प्रतिष्ठित श्री चैत्रगच्छे श्री अजितसिहसुरिसताने श्रीकनस्प्रमस्तरिक्त "

This text shows that  $Kanakaprabhas\bar{u}ri$  of the Caura Gaccha in the line of  $Ajulasimhas\bar{u}ri$  was living in AD 1271

lt is now necessary for us to take the history of the Caura Gaccha backward from A D 1271 and for this purpose the Chirava Inscription<sup>2</sup> of the time of Sumarasithha of Mewar of Vikrama

- 1 P C, Nahar Jesalmere Inscriptions p 60 Inscrip No 2229
- 2 Edited by R. R. Haldar in Epi Indica λλll October 1934) published in 1938 page 285 ff. This inscription was first edited in Vienna Onental lournal \lambda XI pp 155ff but it is reed ted historically by Mr. Haldar Exact date of the inscription is Friday 13th October 1273

Samvat 1330 (= A.D. 1273) is very much useful as it refers to the Jainācāryas of the Caitra Gaccha in the following verses:—1

''श्री चैत्रगच्छगगने तारकव्युधकविकलावतां निलये। श्रीमद्रे इवरसूरिग् रुहदगान्निष्कवर्णां ग ॥४९॥ श्री देवभद्रसृरिश्तद्तु श्रीसिद्धसेनसृरिरथ। त्र्यज्ञान जिनेश्वरमूरिस्तच्छिष्यो विजयसिहसूरिश्च ॥४६॥ श्री सुवनचंद्रसूरिस्तत्पट्टे भृदभूतदंभमलः । श्री रत्नप्रमस्रिस्तस्य विनेयोस्ति मुनिरत्नं ॥४०॥ श्रीमद्विश्वलदेव श्रीतेज.सिहराजकृतपूजः। स इमां प्रशस्तिमकरोदिह रुचिरां चित्रकूटस्थः ॥४८॥ शिष्योमुष्यालिख (न्म) रच्यो वैदूष्येण विभूषितः। पाइवचन्द्र इमां विद्वद्वराएर्यवराणीलिशालिनी ॥४९॥ पद्मसिहसुतः केलिसिहो मृमुचकार च। स्थानेत्र देल्हगाः शिल्पी कम्मीत [रम] कारयत् ॥५०॥ यावद्विश्वसरस्यस्मिन्नस्ति रामश्रि पष्करं। राजहंसयुतं तावत् प्रशस्तिनं दतादियं ॥५१॥ संवत् १३३० वर्षे कार्त्तिकशुदि प्रतिपदि शु कि ] [॥]"

Delhana was the artisan who did other

engraver Kelisimha son of Padmasimha

things connected with it (Vv 49-50)."

<sup>1</sup> Mr Haldar gives us the following English summary of these verses—Page 286—"Then follows the description of the Jain Āchāryas, who flourished at that place (Chitor) Verse 44 says that there was at the head of the Pasupata Sect Sivārāsi who possessed many good qualities and worshipped the God Ekalinga After him Bhadreśvarasūn of the Caitra Gaccha, Devabhadra sūn, Siddhasenasūn, Jineśvarasūn, his pupil Vijayasimhasūn, Bhuvanacandrasūn, his pupil Ratnaprabhasūn, then living, followed in succession (Vv 45—47) The last named was highly honoured by Višvaladeva and Tejahsimha and composed this praśasti at Chitor (V 48) The name of the writer of this record is given as Pāršvacandra, who was the pupil of Ratnaprabhasūn, while that of the

The line of acaryas as we find recorded in AD 1273 in the above prasasti composed by Ratnaprabhastiri and recorded by his pupil Pareva Candra is as follows -

- (१) भद्रे दनसमूरि ( of चैत्रगच्छ ) | (२) देवमद्रमृरि | (३) सिङ्कसेनसृरि

- (४) जिनदेवरस्प्रिं
  (५) विजयसिंहस्परि
  (६) सुन्नवद्रस्प्रिः
  (७) सुन्नवद्रस्प्रिः
  (७) स्वामस्परि
  (८) पार्वचंद्र
  (८) पार्वचंद्र
  (८) पार्वचंद्र

This line of Bhadresvarasiirs in the Castra Gaccha existing in AD 1273 and represented by Rainaprabha and his pupil Pāršvacandra appears to be different from the line of Aulas inha of the same Gaccha mentioned in the inscription of A D 1271 and represented by Kanakaprabhasūri then living Evidently Ratnaprabha and Kanakaprabha were contemporary a aryas of the same Cauta Gaccha

The line of Bhadresvarasūri of the Caitra Gaccha mentioned by Ralnaprabha in A D 1273 as having 6 acaryas preceding him enables us to take the antiquity of the Cadra Gaccha to about 1100 AD if not a little earlier presuming that a generation of the teacher and his pupil represents about 25 years and presuming also that Ratnaprabha's list of his predecessors is accurately recorded We must however, search for definite historic evidence for studying the details of the lives of the 6 predecessors of Ratnaprabha (living in 1273 AD )

Rainaprabha states that the Kings Visialadeva and Tejah bisha honoured him (v 48 of the prasasti) Tejasimha belonged to the ruling line of the Guhilapulras of Medapata or Mewar, a genealogical table of which has been recorded by Dr. H C. Ray1. As Tejasimha's

dates are c. 1260—1267 A D and as he honoured Ratnagi, biasori of the Caitra Gaccha we can presume that Retnaprabha's influence at the Mewar Court was sustained say between A. D. 1260 and 1273. This conclusion is supported by a further inscription found near Chitor which is dated Savarat 1322 in, A. D 1265 and its prasasti was composed by Ratnaprabha Suri of the Caitra Gaccha. Another inscription mentioning Hemacandra Suri and others of the Caitra Gaccha is the Chitor Stone inscription dated Samuat 1324 i.e. A. D. 1267. It is incread on a stone fixed on an arch of the bridge on the Gambhiri river near Chitor. This stone is said to have originally belonged to the temple of Mahasira

at Talahati at the foot of the Chitrakūṭa hill

Though the evidence of literature and inscriptions recorded in this short inquiry about the antiquity of the Cartragaccha takes us safely to about A D 1100, the Jain tradition as based on the Pattāvalis claims the existence of a Sakhū of Mūla Sangha (Digambar School) at Chitor right from 515 B C. upto A D 1881. The Patṭāvalis no doubt provide good data for historical verification but they need to be linked up with epigraphic and other objective evidence for a reliable reconstruction of Jain chronology and history.

1 Dynastic History, II, pp 1206-08-1 quote below the dates given by Dr Ray for the last four rulers of the Medap it a line of the Guhila putras -

Jaitrasimha (c. 1213-1256 A. D.) Tejasimha (c. 1260-1267 A. D.)

Samarasımha (c. 1273-1301 A. D.)

Ratnasimha (c. 130. -1303 A. D.)

2 Ibid p 1191—This epigraph is now in the Victoria Hall Udaipur. It was noticed in Rajpulana Museum Report, 1927, p 3. It was found in the village of Ghagsa near Chitor It describes the family who built the well where the inscription was originally found

3 Ibid, Vide Epi Ind XX Appendix p 81, No 570.

founder of the Mulasangha by the Digambaris

4 Vide Appendix E (c) onological List of the Gaccha-heads) to the Epitome of Jainism by Puran Chand Nahar, Calcutta 1917, p lxxx--Mr Nahar states that the Nandi Sangha (Chitor Sākhi) was founded by Meghanandin, a disciple of Guptigupta or Arhadbali and is also known as Saranati Gaccha, and Balātkāra Gana. The list of Gaccha heads recorded by Mr Nahar is based upon the Pattīvali as published in the Jain Sidhanta Bhāshkara and by Dr Hoernle in the Indian Antiquary (Vol XX, pp 341—361 and Vol. XXI pp 5/-84). The pointiffs of this Gaccha, adds Mr Nihar, generally use the four Surnames viz, Nandin Candra, Kīrli, and Bhāsana. The tablé begins with Gautama the first Ganadhara or disciple of Mahistra, who is known as the

#### JAINA TRADITIONS IN RAJAVALI KATHA

#### By S Snkantha Sastri, M A

Continued from Vol VII No I Page 47

In the days of the Ballalas from S 1112 to 1220 several Danayakas ruled as governors. Kēsava was the mahā pradhāna of Ballaļa In Nilagiri. Mādhava and his descendents at Bettada Köte ruled Mādhava Bhima Mādhava and others built the Vasudēva temple Chandanna ruled in Hedatale. Gövinda Šripati, Dēvanna and Venkatapati ruled in the north. Bettada Köte Govinda (Manchanna) was attacked by Nilagiri. Soma and committed suicide by leaping over a precipice. Küchi Rāja of Hire Bēgūr. became. a Vaishnana These Danāyakas ruled up to 1250. Meanwhile Lalashmana Dēva Rāja was ruling. 2571

In Vidyūnagarı Kıshna Rüya ruled Among the Kırūtas were Pratīpa Rüya Hamsa Pratīpa Rudra Immadı Jagadeva Rāmadeva Kampa Sāļuva Kampila Rūya and Rūmachandra ruled for 200 years

Meanwhile Bhaitfharin Mimimseka was ruling and the ryots refused to pay more than 4th of the produce is tax. Therefore he became detached from the world and composed Bhaitfhari Sataka In his family was boin Rajendra whose son was Sirangadhara [260]

In Kummata the chief of Bedas Kampila had a son Rāma Rāma s step-mother Ratnāji fell in love with him and tried to kill him but he escaped [261]

Members of the Ball la family went to the north and stayed at Vijayanagara Some became the chiefs of Kurugahalli Ankuthūra Talakūd and Mūgur Chandra Vamša rulers stopped at Kalule and Hullinahalli

Vira Sūra of Kārugahaļi renamed Vāsantikadēvi as Chāmundi built the city Mahishāpura. He was succeeded by his son in-law. They are Toreyas. They claim that their ancestor, when there was a deluge saved himself by holding on to a gourd and he was called Mṛtyunjaya. To him and his wife Śnkti were born all the gods etc. His descendants came to the south to Nidugana. Koţe, Singapnţiann and Jānana Kōte. They worshipped Māramma

After the death of Vira Ballāla, the Delhi Padušāh destroyed many Jaina Basadis and built mosques. In Chandra droṇa Parvata, Chaityas were destroyed, the Fakirs were placed, and two mathas Nirvāna matha and Phalanāramatha were made for Hindus, and in Ś. 1305. Jaya grants of taxes and land were given. The Delhi Pādušāh and his wife maintained themselves by sewing, and having taught his Fakirs the mantras of Atharva Veda called them Khādir lingas. They were the linga, vibhūti etc. on one leg and nāma, etc. on the other [272.

Harihara Rāya tried to reconcile Saivas and Vaishņavas. In the time of Vıra Bukka Rāya Vedāntāchārya and Appayya Dikshita had disputes 273 – 274]

Vîra Bukka made, Tirumala Tatayya and other Sri Vaishnavas to agree to a compact with the Jainas. In S. 1290 Kilaka Bhadrapada Su. 10 Thursday, when there was a dispute between Jainas and Vaishnavas, the Bhavyas of Ānegendi, Penugonda, Kalleda Pattaņa etc., complained to Bukka about the Bhaktas and Bukka ordered that there is no difference between the two Darsanas in Kovil Tirumalai, Perumāl Kövil, Tirunārāyanapuram and other places. [277]

Krshnadeva Rūya the son of Vijayanagra Somaśekhara Rāya and a Kuruba girl Dipada Mallı, was ruling a great kingdom. Among his 8 sāmantas were Kumūra Harihara, son of Deva Rāya; Dēvanņa Rāya, Bhujanga Rāya, who are sent to govern the south. They came to Terakanāmbi

In Saka 600, Kudaganūr was named Terakanambi by a Kshatriya Lambakarņa who ruled for 50 years. Then Gonde Chōla for 20 years Parthiva Raya for 40 years his son Narasinga, his son Ahobala Achyuta, his adopted son Pirthiva Raya Pratapa Rūdra, Chāma Deva Raya, Bukka Māļava Raya, Prabhu Deva, Tamma Narasanna, Vira Narasimha ruled Then Chikka Rāya Mādhava, Rāya of Sivana Samudra Venkatapati Chandra giri Raya Govinda Rāya etc rued for 620 years upto S 1310

Triyambaka Rāya established the God Triyambaka and built Triyambaka Pura After him, among the three who came from Ānegondi, Devanna Rāya settled at Ummattur His grandson was Bhujanga Rāya Harihara Rāya was at Terakanāmbi in Kuduga Nādu His son Vīra Rāya became the ruler Tagadur in Hitiya Nādu He gave Maleyur to Vijaya of Kanakagiri [280]

There was a famine in Vijayanagara and two princes came to the south and obtained from the ruler of Terakanambi a stone oil mill and some land Near the temple of Para Vasudeva Rama rava built a fort Ummattur Devanna Rava, Tagadur Prabhu Rūva, Somasekhara of Soma Samudra, Patta Rūva of Bettada Pura. Nama Raya of Penyapattana, Chengalva Raya of Kallahalli Raghava Madhava etc., were ruling when the Karugahalli chiefs were governing Mysore and 30 villages Then Krishna Raya who came from Vijayanagara married a potter woman of Mysore and ruled five villages His daughter was a servant in the palace of the Toreyas, and she was about to be forcibly married to the Toreya Two princes of Yadava Ballala family of Vijayanagara came and having killed all the enemies Raja Wodeyar married her But the Navaka killed Rina Wodevar whose wife being pregnant escaped Abhi chandra of Somavamsa was ruling Hadinadu and six other districts His guru was Bhanu kirti In Kuntur matha there was one Nan jayya who with the help of his servant killed Abhichandra and Bhanuchandra and ruled as Nanjaraja wodeyn After him his servant Madarasa ruled and was killed by demons. He became an evil spirit and his worshippers the Upppligas of Saragur built Madesvara temple In Magur Anantanatha Jin laya was destroyed and Desi linga established The yakshi image was thrown into a dust heap and was named Tipp T Devi

Among the Tuluva kings Narasinga, Tamma, Narasanna, Vira Narasimha, Kishna and Achyuta were ruling. Then Tirumala, 'Sadūšiva and Rāma Rājayya ruled and Rāma Rāja died on in S 1485, Raktākshi, Māgha Śu I. After him Tirumala ruled from Māgha Śu 5, for 7 years 5 months and 12 days there from Āngirasa Ashādha Ba 12 Śri Ranga ruled and built Śriranga Pattna. [285].

Viranegere Māra Nāyaka was killing many. His minister Santayya took the pregnant queen who belonged to the Bettadapura family and protected her at Mallahalli. Her son was Rāja Wodeyar who got the title because of the protection of a Jangama priest Rāja Wodeyar killed the followers of Māra Nāvaka with the assistance of Hale-Paikers and became the ruler. His minister was Dodda Śantayya. [286]

In the south Rāghava Rāya, Tamma, Ahōbala Vīra, Prabhu, Jagadēka, Vijaya, Bhujanga and Gōpāla ruled as Pāleyagārs. [288].

Śriranga Rāya from Āngirasa iemained at Sriranga Patjana Venkatapati Rāya and Chikka Rāya iuled for 30 years Sri Ramedeva Rāya was ruling at Ānegondi from Ānanda Aśvija Ba 3. Śri Ranga Rāya sent for the Mysore Rāja Gouda, (Rāja Wodeyar) who refused to face him. His minister Śīntayya obtained a loan from Śri Rangarāya and was rewarded with the grant of some villages. Sāntayya was well versed in Khagendramani darpana.

Chaturmukha Śānti converted Nambira Nanjappa, who composed Ādiśvara Stotia as pancha ratnas [370]

Rāja Nrpa saized Šrī Rangapattana and the princes of that place were placed in Mysore and given 23 villages [371].

In Mūdu Bidire Bhūirasa Wodeya was ruling. Ratnākarāchārya for a time became a Lingūyat and wrote Basava Purūņa and other Vira Śaiva works [374]. In Kallahalli Vijaya Bhūpāla's minister had two sons Nanjundarasa and Mangarasa. Nanjunda after hearing the legend of Kummaṭa Rāma Nātha, became a Vīra śaiva and wrote Kumāra Rāma Sāngatya [375-6]

Brahma Sun was the managing agent for Ummattur chiefs Visulāksha Pandita of the village Hangala became the minister of Chikkadeva Rāya Chikkadeva Rāya built the temple of Para Vāsudeva near Gundlu Pēt over the Nisdige of his father. He held an enquiry into the claims of the various sects. In 1684 Rhkiākshi, the Jangamas rose in rebellion and were suppressed by Chikkadeva. The Vira Saivas murdered. Visālāksha Pandita Tirumalayyangār became the minister. Rājanfpa was the disciple of Alagiya Singarāchārya. Shadakshari wrote Rājasékhara Kāvya and became famous. Tirumalayyangar began to convert many to Sri Vaishnavism.

Some of the Jaina Panditas like Chikkayya and Bomarisa became namadharis Jaina grants to Kanakagiri and Maleyūr were confiscated. When Chikka déva went on northern conquest he appointed Dodda Deviyya to govern the city. He destroyed 1700 basadis but the king stopped the persecution and imprisoned him Chikkadeva died in Tarani

Dodda Krshna Raja s queen was seized by an evil spirit. When he went to Sravana Belagola the spirit left her and therefore he gave grants to Gomatesvara [396]

Kuna Pindyn of Mathura was married to Pidmivati a chôla princess and they became Virn Śaivas. Abhi Rama of Mathura was also a Vira Saiva [400]]

Kaļale Nanja Rūja son of Vīra Rūja built the outer portions of Nanjangud temple and wrote many Vīrašaiva Purānas

Clukka Dev i Raya held an enquiry into the claims of superiority of each caste—Panchala Kumbhakari, Vyadhi Kuruba Devinga Okkiligi, Oilman Golli Uppirigi Kelasi Washerman Odda Domba Holeya Müdiga [413 20]

Stories about Nazar Jung of Gollonda Fatah Khan of Kolar Dalavo, Katti Gopula of Tiruchināpalli Rāja of Coorg, Kanakagiri and Pujyapada, etc., 422 432] History of Mysore Yadu Vamśa a branch of Harivamśa. From Vijayanagara three princes came Vijaya Rāja married a potter woman in Mysore. Timma Rāja stopped in a village and the rest in Gobbalikere Deva Rāja married the daughter of the chief of Hullahalli, Krshnājammanni Padmāvati on the hill who was the family deity of the Ballālas was named Chāmundēśvari. The Mahābaleśvara temple on the hill was established by the Kūrugahalli chiefs [444—448]. Six-fingered Chāmarūja married Padmamani daughter of Dēva Rāja of Bilikere. His son Chāma Rāja marrien Alakājamma, the daughter of Kōte Chief. Their sons were Timma. Kīshnā and Bōla Chema. Krshna ruled at Kembal; Timma protected the chief of Sindhuvalla and at Nanjangūd obtained the title Birudantembara gan-la. He defeated Ummattur chiefs.

Rāja Nrpa and Beṭtada Rāja, sons of Chāmarasa. Rāja Nrpa ruled over 23 villages and married eight princesses of Beṭṭadapura, Nullahalli, Kalale, Mūgūr, Belugali etc., Chāma Rāja took Chennapattana, Maddur. Nāgamangala from Jagadēva Rayā. Kanthīrava Narasa [472]. Yalendūr Vanne Rūja who was at first a Jaina became a Vīraśaiva and married Amrtammanni the daughter of an Ārādhya Their son was Chikka Dēva Rāja whose classmates were Tirumalārya son of Singarārya, Shaḍakshari, and Viśalāksha Pandita son of Bommarasa Chikka Dēva became Kōvida Śikhāmani, Tirumalācharya—Vidyā Viśārada, Viśalāksha Pandita—Sāhitya Bhārati, and Shadakshari—Kavi Śēkhara [475].

History of Chikka Dēva Raya and in Ś 1630 Bahudhanya, 1700 Basadis were destroyed by Vira Śaivas. Praise of Mummudi Krshna [504–510]

History of Jainism Chola, Ballala, Daṇāyaka, Sāļa, Kenga, Prabala, Jala Sāvanta etc., remained as Jainas Some of the Jaina Brāhmins divided themselves as Upādhyāya Panḍita, Archaka, Indra, Sthānika. Some Jaina Kshatriyas became known as Chaturthas and Panchamas. Bhōgaras, Savudas. Pādiya, etc., became gurus (?) of Panchamas. Jaina bhaṇṭas below the Ghats In northern India Prajñas, Śravakas, Jinabhaktas. [518]. Principles of Jainism [527].

## The Jaina Chronology.

By Kamta Prasad Jain, M R A S (Continued from Vol V No I, page 64)

### EVENTS OF THE ANCIENT HISTORICAL PERIOD

Events

Period & Date

| No I | Period & Date | Events                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|------|---------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 37   | Paráva Tirtha | Nila and Mahānila, Vidyādhara kings of Vetīdya hilly tracts came and settled in South India They visited the Terapura Jain Shrines and consecrated the images of Jinns and cave temples at Dhārāsiva caves in Osmānābad district of the Nizam terri tory. The buildings and monuments avail able at Dhārāsiva cave temples bear hoary antiquity and go to support the Jain tradition. The Śilāhāra kings of Deccan were descendants of the Vidyādhara kings of Tagarpura which is the Terapura of the Jain tradition. |
| 38   | Ditto         | [ Refs Karakandu-cariya, (Karanja<br>Series), Introduction]  Makkhali Gośāla and Purana Kaśyapa<br>flourished They were Śramanas belonging<br>to the order of Parsvanātha The former<br>learned some Pūrvas and Amgas and<br>dissenting from the Jaina fold founded his<br>new sect, known as the 'Ajivikas The<br>main tenets of the Ajivikas were taken                                                                                                                                                             |

| Period & Date | Events,                                                                                                                                            |
|---------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|               | from the Jain Pûrvas The Ajivaka Śramanas observed the vow of nakedness like the Jaina Śramnas of the order of the Tirthankara Pārśvanātha         |
|               | [Refs Barma, The Ajivikas; K. P Jain,<br>Mahavira and some other Teachers<br>of His Time; and Samksipta Jain<br>Itihūsa, Vol II, Pt. I pp. 52—73]. |
| Ditto.        | Muni Pihitäšrva flourished. Buddhakirti<br>was his prominent disciple, who became a<br>dissentor and the founder of the Buddhistic<br>faith        |
|               | [Refs Darsana-sāra; Law, Buddhistic<br>Studies Ch V.]                                                                                              |
| Ditto.        | Sanjaya and Maudgalayana were also asectic members of the Pārśva Tirtha. The latter joined the Buddhist order.                                     |
|               | [Ref. K P. Jam, Bhagwāna Pārśva-<br>nātha]                                                                                                         |
| Ditto.        | Karakandu son of Dadhıvāhana, kıng of Champa flourished He repaired and consecrated a certain Jina image and cave temples at Phārāsiva (Osmanabad) |
|               | [Ref Karakandu-Carıya (Karanja<br>Series) Intio.]                                                                                                  |

| No | Period & Date | Events                                                                                                                                                                                               |
|----|---------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 42 | Ditto         | Muni Vidyuccara attained Niitāna from<br>the western quarter of Tāmraliptanagar in<br>Bengal                                                                                                         |
|    | i             | (Ref <i>Br Silalaprasad</i> , Bengal Bihar and<br>Orissa Jain Smārk p 121]                                                                                                                           |
| 43 | Duto          | Raja Vasup-la flourished at Ahichhatra<br>(Bareilly district) and caused to be built a<br>temple and an image of Tirthankara Parsva<br>natha at Ahichhatra                                           |
|    |               | [Ref Aradhan Kathākosa]                                                                                                                                                                              |
| 44 | B C.642       | King Sisuninga became a famous ruler of Magadha, after whom the line of the Saisuninga princes came into existence [Ref Hindi Jain Encyclopaedea Vol 1 P 167]]                                       |
| 45 | B C 640       | Mauryaputra of Kāśvapagotra who<br>became seventh ganadhara of Mahāvira<br>afterwards born in Mauryūkhyadeśa His<br>father was Mauryaka<br>[Hindi Jain Encyclopadea p; 7]                            |
| 46 | B C 635       | Vyakta alias Suchidatta of the Bhūr<br>advaja gotra, afterwards the fourth ganadhara<br>(apostle) of Mahūvira, son of the Brāhmana<br>Dhanamitra and Brahmani Vāhani born at<br>Kollaga near Vaišili |
|    |               | [Ref Hindi Jain Encyclopadea Vol 1, p 7]                                                                                                                                                             |

| No | Penod & Date             | Evonts.                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|----|--------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 47 | B. C. 625<br>607 or 570  | Indrabhûti Gautama of the Gautama<br>gotra, son of the Brāhmana Vasubhúti and<br>his wife Prathvi born at Goravaragrāma in<br>Magadha<br>[Ref <i>Ibid.</i> ]                                                                                                                                |
| 48 | B. C. 624                | Sudharman, who after Indrabhūti Gautama succeeded Mahāvira as the head of the Samgha (Order), son of Dhamilla and Bhadrillā of the Agnivaiśyāyana-gotra born at Kollāgagrāma. He is mentioned by the Buddhists by his Gotra name Agnivaiśyāyana. [Ref <i>Ibid</i> and S J I., 1, 2, 129—7.] |
| 49 | Ditto                    | Mandikaputra of the Vasista gotrā, afterwards sixth ganadhara of Mahūvira, son of Dharmadeva and Vijayā born in the Mauryākhya-deśa [Ref Ibid].                                                                                                                                             |
| 50 | B. C. 623                | Akampana of the Gautama gotra afterwards the eighth Ganadhara of Mahāvira, born in the house of Brāhmana Vipradeva and Brāhamani Jayantı at Mithilapuri. [Ref. Ibid.]                                                                                                                       |
| 51 | B. C. 617,<br>599 or 562 | Vardhamāna Mahāvira, the last Tırthan-<br>kara, of the clan of Iksuvāku Kṣatriyas,<br>known as Gñātrikas and the Kūśyapa-gotra,<br>son of Raja Siddhārtha and his queen Triśalā<br>born at Kundagrāma on Chaitra Sukla<br>Tryodaśi.                                                         |
|    |                          | [Ref. Saṃksıptā Jain Itihāsa Vol. I, pp 50—52]                                                                                                                                                                                                                                              |

their dirt of mand having the sight of the new born Tırthankara prince Vardhamana 1Ibid53 Ditto Ganadhara Achalabhrata abas Dhavala

of the Hantapana gotra son of Brahmana Vasu and his wife Nanda born at Kausala pun [Ref Hindi lain Encyclopaedea - 17]

B C. 605 Maitreya, who afterwards became the tenth ganadhara of Mahavira belonging to in the country Vatsas [Ref Ibid]

Kaundinya gotra born to Brāhmana Datta and Brāhmani Karunā at Tungikāvva grāma B C 598 Agnibhuti of the Gautamagotra brother of Indrabhuti Gautama born also became an apostle of Mahavira

54

55 Ref SII, Vol II pt. 1 p 124 ] 56 B C. 595 Väyubhuti of the Gautamagotra and an sten-brother of Indrabhuti Gautama afterwards one of the apostles of Mahavira son of Brahmana Vasubhuta and his second wife Kesari, born at Goravaragrama known also Gautamapura

|Ref Ibid 125 & H | C 1-7]

Events.

Mahāvîra leaves home and becomes a

No

Period & Date

B. C 587

| <b>7</b> / 1 | D. C. 507       | naked ascetic at the age of 30. (Margasirsa sukla Dasamı) He having taken Dihsā in the Vanakhanda-udyāna takes a vow of 52 hours and remain absorbed in meditation. At the end of his vow he leaves the place and reaches Kollaga-grāma, where he is duly entertained by a Kula nrapa. Thence he again retires to calm and lonely places to perform asceticism and meditation.                                          |
|--------------|-----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|              |                 | Ref. SJI. Vol II pt I pp 56—61.]                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 58           | B. C. 585       | Prabhāsa, who afterwards was the last<br>Ganadhaia of Mahāvira and was the real<br>brother of Ganadhara Maitreya, born at<br>Tungikāvyagrāma<br>[Ref. Ibid                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 59           | B. C. 585 - 590 | Śrenika Bimbisāra, the fifth king of the Saiśunāga line of kings of Magadha born at Rājagraha.  [Ref. Saṃksipta Jain Itihas I, 18.]                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 60           | B. C. 582       | Śrenika Bimbisāra ascended to the throne of Magadha. He is the first Indian monarch about whom anything substantial is known. He built the new town of Rājagraha, the lower town at the base of the hill crowned by the ancient fort; and annexed Anga in his kingdom. The annexion of Anga (Bhagalpur district) was the first step towards the greatness and supermacy which Magdhan Kingdom attained in the following |

| THE JAINA CHRONOLOGY 19 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
|-------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| Period & Date           | Events                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
|                         | centuries Hence Bimbisāra is rightly regarded as the real founder of the Maga dhan imperial power. It was during his reign that the Alchaemonid power on the N W Frontier of India came to an end which Danous Hystaspas had subdued ere this Srenika further strengthened his position by matrimonial alliances with the more powerful kings of the neighbouring states taking one consort, from the influential Lichchhavi clan at Vaisali. This lady was the sister of the mother of Mahāvira and she gave birth to Kunika Ajūtsāstru who succeeded Śrenika. Of the other consorts of Śrenika one belonged to the royal house of Kosala and an other was the Brāhmana lady Nandaśri of Kūnchi. In his early life Śrenika was abolished form Magadha by his father and while on exile in South India he marned the above lady, who after wards became the mother of Abhsyaraj kumāra. In his absence Chilūtikumāra ruled but he was dethroned by the ministers and Śrenika succeeded him. His reign lasted for 28 years. Srenika adopted the religion of Gautama Buddha but he was made a believer of Jainism afterwards by the laudable efforts of his chief queen Chelani, who was the daughter of king Chetaka of Vaisali. |  |
|                         | Srenika was an ardent follower of Mahā-<br>vira He paid glowing tributes and homage                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
|                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |

| No | Period & Date              | Events                                                                                                                                                    |
|----|----------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    |                            | to the Great Hero, whenever he visited Raja-<br>graha and he is attributed to have built<br>on the Pārasnāth hill.                                        |
|    |                            | [Ref. Harisena Kathakośa; Samksipta<br>Jaina Itihasa, Vol I, pt 2 pp. 13 20.<br>Smith, Early History of India, pp<br>35—38,                               |
|    |                            | Modern Review, (Oct. 1930) p 438 ff.                                                                                                                      |
|    |                            | K P. Jain, Some Historical Jain Kings<br>and Heroes, pp. 11–15.]                                                                                          |
| 61 | B C. 581                   | Śrenika Bimbastra marries princess Vilā-<br>savati, the daughter of Rūjā Mragūņka of<br>Keral probably in this year.                                      |
|    |                            | [Ref Śrenikacaritra (Surat) p. 99 & SJI<br>Vol II pt. 1 p. 15]                                                                                            |
| 62 | B. C 575<br>557 or 520 BC. | Mahāvīra begins his public career, having attained to Jinahood near Jrambhikagrāma (modern Jharia) on the bank of Rijukulā river on Vaišakha šukla daṣami |
|    |                            | Ref. JI Vol II pt I pp 74-75                                                                                                                              |
| *  |                            | Mahavîra, as a Jina, reaches and delivers                                                                                                                 |
|    |                            | his first sermon on the Vipulāchala hill<br>near Rājagraha in Magadha: Indrabhûti<br>Gautama and others being converted to<br>Jainism become His apostles |
| av |                            | To be Continued.                                                                                                                                          |
|    |                            |                                                                                                                                                           |

## Magic and Miracle in Jaina Literature

Ву

#### Kalipada Miira, M A , B L

There is abundant reference to magic in Jaina literature. It ranges from the gross and crude practices to avert the evil eye for the purpose of affording protection against the baneful influences of planets or malignant spirits to the subtle penetration into one smind to discover his thoughts and paralyse his energy, inducing magic sleep going through the air, cau ing invisibility and the dreadful black art which compels obedience of human and divine victims to it.

Rṣabhadeva, the first Tirthankara has been regarded in the Jama scriptures as the originator of human institutions. In an account of his life we read that the four quarter maidens (dikkumāryah), viz of the middle Rucaga mansions, after having bathed the new born Tirthankara and his mother Marudevi, procured wood of go 8119a and candana (both meaning sandal, though of different varieties) from the little Himalayas made fire by firedrill (aranim ghadeliū sarananim mahamti mahilū aggim pādenti) threw the wood into the fire made homa aggilmamin), performed bhūkammami, bound a protective amulet (rakhtāpot(aliyam bamdhamti) and taking two round stones inlaid with many gems and jewels, touched the root of the ears of the babe with them making a rattling sound (ful(yūoemti) and saving 'Long live thou! 1

From the Aupapälikasätra the Brhatkalpa-bhäsya and the commentary of the Pravacanasäroddhära, bhäukamma or bhätikarman means smearing the body with (holy) ashes and binding threads as a protective charm for the body. In Sanskrit it may mean a birth rite, or

l of Supisanihacana p 43 translation of Si 76 Taqayanti fravaçamüle ratnopalani difam vadantyah i

an auspicious rite, with a magical flavour. In the Naya dhammakahasūta (Agamodayasamiti edition p. 227) we find mention of sonisultaga, the commentator explains it as Sronisกีtrakam ca balakanam varmadi davarakarupam katisutram or a thread worn round the waist as a charm against the evil eye. In Pali literature we find mention of katisulla or katisullaka (PVA, 134) a string around the waist, also in Vin. II. 107 and 271 as a girdle or waistband, worn probably as a charm against the evil eye In Bengal little boys wear this thread which is called ghunsi, in Orissa it is called Kadhuni or Katisūtram<sup>2</sup> A thread was also worn round the wrist as a talisman. This was called the padisara (pratisara, commy, hastadharyam raksāsūtram) In Pratyūrayaygandharayana Act I we find that this was meant to protect Vatsaraja when he was wandering in the forest lt was touched by the females of the royal seraglio, who had husbands, for this was considered auspicious · "padisarā savvavahūjanahallhalo tuvārī adilti" So it was kautukasūtram.8 I have elsewhere explained the protective influence of the thread.4 The practice seems to have been very ancient, and was prevalent as well in India as in Ceylon In the Mahavomsa (ch. 7) we read that parillasullam was bound by an hermit to the arm of each of the companions of Vijaya as a protection against the magic influence of Yakkhını Kuveni (parilla-sulla-lejena bhakkhılum sā na sakkuni), Parilla (Skt parilrāna) is mentioned in Cullavagga V. 6, where a mantra is recited as a protection against snake bites. For a long time it was used to avert influences of devils (yakkha), and its variants, Pirit in Sinhalese, pē-yeik in Burmese and Siamese, are synonyms of Pāli, rakkhā, gutti.5 In Milinda we get kata-parilla in the sense of charm-protected

<sup>2</sup> J C Ray in his  $B^{\bar{a}ng^{\bar{a}}l\bar{a}.\bar{s}abdako^{\epsilon}a}$  conjectures that it is the relic of the Vedic nivita, we find  $ka^{\bar{d}}$  is utta in  $Samav^{\bar{n}}v^{\bar{n}}ngas^{\bar{n}}$  tra (Agamodayasamiti ed, p. 183) and in  $Karp\bar{u}rama\bar{n}_1ar^{\bar{i}}$ 

<sup>3</sup> cf Kırātalarjunīya, 5-33 and Mālatīmādhava, 5 18, also Jama Dharmasamgraha, 2

<sup>4</sup> Man in India Vol IV (1924 pp 74-92) Customs and Taboos observed by a West-Bengal Woman from Pregnancy to Childbirth

<sup>5</sup> See Jour Anthrop Soc, Bombay Vol XII,

Rakkhāpoltalikā (variant, rakkhāpaltolikā) was similarly used to protect other Tirthankaras when they were babes such as Supārš vanātha, Pārsvanātha and Mahāvira Obviously it was a custom prevalent among the people, as Lakṣmanagani says, jiyameyam le jidametal, it was the custom on other occasions also such talismans were used eg, in Kumārapālaprathodha p 112) we find talismans were used eg, in Kumārapālaprathodha p 112) we find talismans were used eg, in Kumārapālaprathodha p 112) we find talismans were used eg, in Kumārapālaprathodha p 112) we find talismans tevil spirits devajās baddhan ranno bhuās anappa māhapamansanāham rakkhāka layam, bhaniyom ca iminā bāhu baddhena na pahavamīt jakkha ral khasāmo

The evil eye was greatly drended In the Upamilibhava prapaūcakathā Brühmani Agrhitasamketi asked her friend Prajnāvi śāla how king Karmaparināma who was reputed to be impotent and queen Kālaparinati who was said to be barren should have a son Prajnāvisāla answered that from fear of the evil eye the ministers, Aviveka and others had circulated this rumour.

It is common knowledge that sometimes owing to neglect of sanitary precautions (e.g. in cutting the navel etc.) in the lying in room babies are attacked with tetanus manifesting itself in change

<sup>6</sup> See Sup san hacariam by Brilak managani, p 43

Samtinimittan homam karamti goslead rühim ii 74 ii

Niyayappabh va parirakkhiyassavi jinassa jiyameyamii f

K nna pravara rakkheputtaliyama bamdhayamti tatta 11 75 11

<sup>7</sup> Parlyan tha 5 75 Bloomfield in his Life and Stories of Parlyanatha explains it to be some kind of protecting mark.

<sup>8</sup> In the R<sup>3</sup>m<sup>3</sup>ya<sup>n</sup>a we read that immediately after the birth of Ku<sup>4</sup>a and Lava V<sup>4</sup>lm/ki gives the consecrated ku<sup>4</sup>a giass for protecting the babes against evil spirits (VII 66 3 6) Bhulaghni<sup>2</sup> c<sup>2</sup>karoti bhy<sup>2</sup>m rok nik ovir falm

<sup>9</sup> Upamili p 158-M bhuddurjanacak\*urdo\*a tathāpi durjanacak\*urdo\*abhay×deva cf JRAS (Oct. 1937) Shafta & Pishra & Aina." A Mand can Magical text translated by E. S Drower The Scroll for exorcism of the Lyes-Eul Eye, Blue Eye etc

of colour and convulsions, which people attribute to spirit-possession In Bengal it is called  $\tilde{q}$   $\tilde{q}$   $\tilde{l}$   $Pe\tilde{n}co$  is derived either from  $pi\tilde{s}\bar{a}ca$  or it is a spirit called  $Pa\tilde{n}c\bar{a}nanda$  It is called the  $p\bar{u}tan\bar{a}$  in the  $Vaidyaka-\tilde{s}\bar{a}stra$ , but as  $P\bar{u}tan\bar{a}$  was the sister of Vakāsura and was killed by Krsna, the Hindus at least believe her to be possessing babies (an irony of semantics!) At other times also in infancy diseases attack children and are attributed to spirit-possession. In  $Kum\bar{a}ra-p\bar{a}lapratibodha$  Deini is attacked with the Revati spirit (damtub  $bheyak\bar{a}le$   $gahy\bar{a}ambare$  revaihm) 10 In the  $Sukhabodha-t\bar{i}k\bar{a}$  (2, 19) of the  $Uttar\bar{a}dhyayana$ , revaiy $\bar{a}$  is explained as a kind of spirit. Kapila's son, immediately he was born, was possessed by Revati spirits who were exorcised by water poured from the monks' bowls. From this circumstance of being  $munibh\bar{a}janakalp\bar{a}mbhobhisikta$  the boy was called Kalpaka. 11

In the Upamiti the king's new born child was taken ill in the lying-in room. When the physicians came, their chief said that the child was seized with a dangerous and mortal disease. The king invited every body to cure the child, and offered his kingdom to the healer. Then the people applied herbs, recited mantras, bound spells (kandakāni), wrote out amulets (raksā), performed expiatory rites (bhūtikarmāni), exercised their science (nijojitā vidyā), revolved the mandalas (recited magic formulae?), remembered the gods, and resorted to the tantras. But nothing availed, inspite of these the child died.<sup>12</sup>

Rṣabhanātha is also reputed to have introduced the rites of mangala and kautuka, and the practice of asking questions

<sup>10-</sup> Kumārapālapatibodha (GOS) p 44

<sup>11</sup> Parišistaparvana p. 47, Canto VII Sls 14—23, Revatibhiragthyata Tesām mahāprabhāvānām rsīnām pātravāmņā t

Abhisıktam sısum krūravyantaryo mumucurdrutam II

<sup>12</sup> Upamili, pp. 609, 610.

In Jama literature we frequently come across the stock phrase "nhāyā hayabalıkammā hayahoua mangala pāyacchillā suddhappabesāyan mangalayan valthāyan" ; 18

Koua means the making of black marks (man tilaha) either on one's face (vadane masteihnādil am) or on person as a protective charm Dr Vaidya explains it as putting on the body suspicious marks of collyrium say a spot of black pigment on the cheek (Paesi Notes p 59) Bhadd's the wife of a merchant protects her infant son Devadinna in this way before she delivers him to the servant Panthaka to take him out to play. She marked him with soot spots (mast tilahādam) or put collyrium to his eyes (?) and bound amulets to his person (rahābandhanam) in order to protect him from the evil eye. Kautuka also included the burning of incense and performance of homa to bring good luck, or avert an evil 14 There is a reference to it in the Upamiti, also in Sanskrit literature 15

Mangala signs were usually drawn or painted with pounded unhusked rice mixed with water or the mangala objects were

<sup>13</sup> Jana Kalpas<sup>0</sup>lta p 5! Opav<sup>1</sup>lya 17 Uv<sup>\*</sup>sagadas<sup>3</sup>a (Dr Hoernles ed pp 6 122) N<sup>3</sup>ly dhammakah<sup>\*</sup>sulta (ef queen Dhynnia dieam Bhadra's pre cautions) Vrv<sup>3</sup>gas<sup>3</sup>ya (Vaidyas ed paras 68 78 112 138—40) Pa<sup>\*</sup>nhavyt<sup>2</sup>kara i 1 2 R<sup>3</sup>lyapasanisulta Dharmasa<sup>\*</sup>graha Pasikah<sup>\*</sup>naya<sup>\*\*</sup> (Dr P L Vaidyas edition p 6) Snkumm³putta carlo<sup>\*\*</sup> (Sl 106) havyaka Sls 250 208

<sup>14</sup> VasahIrasutta 1 Nayadhammakahī 1 14  $\vec{A}_{bai}$ uaka p<br/> 268 Silapāni Jakkho rusito mīrīm viuvvai tato addrini<br/>3 Kougasayīni karenti tahavi na thāi

<sup>15</sup> Valmiki R m²yana—1 73 9 Bhr tribih saluto R mah k²takautukamam galah also Sl 11 l 22 2 2437 kausalya performa mamgala ntes before Rāma goes in exile to the forest—11 25 Calra m²ti R²masya mamgalini hingyim sa wihim R manamgala karanti mustard seeds were used (Sl 26) there is reference to vinii (Sl 29) honey curds alvata svastavana (30 31) I or his protection she consecrated herbs with mantras autadhma autadhina vialgal aran m²tubha i cakira raksham Kausalyi mantranabhiga paica (Sls 38 39) For mangala rites for warhorse see Praiyi Act I turangamaya rave nivitte niriyanakautukamingalini Svapnavisavadattan Act II 'ajia ebba kodun mangalam kadabba utu amahnam bhathiri bhanadi Kumirasambhaya—vyvlhakautuka (5 66)

exhibited, for bringing good luck. They are (1) dappara (mirror), (2) bhaddasana (auspicious seat), (3-6) the myetic signs of Vaddhamana (Vardhamāna), Suibaccha (Śrivatsa) Sotthiya (Svastika), and Namdāvatta (Nandyāvarta), (7) macche (fishes) and (8) Kalasa (pitcher).16 ln Nāyādhamma (p. 210) the commentary says, "tandulairdarpanādy astamangalā lekhanam ca haroti." These objects were the first to be exhibited when Meghakumura rode his palanquin and started on his journey.17 Mangala rites were performed to ensure success to to an undertaking When king Gunasena rode his chariot and waited for the auspicious time to start with his army against the enemy, golden pitchers filled with water were placed in front and trumpets sounded notes of victory. At the time of the anointment of Prince Ananda the following mangala objects (abhiseyamamgalāim) were produced—viz., a couple of fish, a full pitcher, white flowers big lotuses (mahā-paumā), white mustard (siddhaltayā), clods of earth, bull (vasaha), big vessels full of curds, big gems, gorocana a bright 'yellow pigment prepared from urme or bile or found on the head of a cow), hide of hon, white parasol, auspicious seats (bhaddasana), chauries, duriā grass, acchasurā (limpid wine?). great bannei, gayamayo (secretion of elephant in rut), unhusked rice, muslin cloth, and other auspicious things 18.

Dr E. H. Johnston says that he has come across the correspoding Pāli word Vaddhamāna (Jain Vaddhamāna, Skt Vardhamāna) at three places. "It denotes a certain lucky figure and is applied to anything made in that shape or supposed to resemble it, such as amulets, ritual vessels..."

"The two later occurrences of the word in Pāli are in the list of lucky objects presented by Asoka to Devānampiya (1) at Dīpavamsa

<sup>16</sup> Supāsanāha—pp 51 52

Sārayasasıkaradhavalehim akkhaehim ime samālihai t dappana bhaddāsaṇa vaddhamāṇa siribaccha macche ya II 284 II taha satthiya namdāvatta kalasapajjaṃta mangale attha t

<sup>17</sup>  $N^{\bar{a}}y^{\bar{a}}$ .p 54

<sup>18.</sup> Samaraiccakaha-(Jacobi's edition) pp 22 and 77; 124 and 125

XI 323 — Gangodol anca bhullūram sankham ca swilena ca || Nandowallam vaddhamānam rājābhisele pesuā I (2) and at Mahāvamsa XI 30-1 —

Saukham ca nandıyavattam vaddhamanam kumarıkam |

Hemabhajanabhandam ca swikam ca maharaham t

Compare with these the list of lucl 3 objects seen or touched by Yudhişthira which include at MBh vii, 2930, svastikān vardhamānāis ca nandyāvartuns ca lāncanān and of the lucky figures seen by Sujāta in the milk, Laltavatara (ed Lefmann) ch 18, p 268, śrīvatsavastikanandyāvartavardhamānādini mangalyāni

When the soothsayers (dream interpreters) were summoned by King Seniya to come and interpret the dreams of Queen Bhadds, they, before starting bathed and went through I autuka, mangala and prayabeitla rites to avert the evil consequences of bad dreams (duhsvapnādoughātārthamavabyakarantyateāt). They also placed siddhār thaka curds, akṣata duroā and haritātika (a yellow orpiment) on their heads to bring good luck

The usual interpretation of payacchilla is Sanskrit prayascilla Only the commentary to § 66 of Kalpasatra Jacobi s edition p 108 makes it pada chhupta, ' touched with the feet 'said to insure protection against the effects of the evil eye Dr Hoernle says that in Bengal the belief is that so long as one touches the earth, with one a feet, one is safe from the evil eye. According to Hemcandra (iv 258) chilla is the Prakrt form of Skt chhupta or sprsta touched The Commentator Lakşmiballabha explains 'pāyaechittā pādena pride va chupi keaksurdosapariharariham pridachupia vighnamaranaya Hoernle quotes Grierson Behar Peasant Life § 1303-53 these and similar precautionary rates were observed during the marriage to ward off evil The Sanskrit prayascilla refers to the application of collyrium (mail) to the eyes and vermilion to the head (the pundra or tilaha marl s) and to the putting of curds or rice or sandal powder to the forehead, which simulate propasedle or expiation

<sup>19</sup> JRAS 1931 pp 588 ff

Another magic practice was the asking of questions and is attributed to Rsaha.

Iṃkhmyādruyaṃ vā pucchā puna km kahm kajjam 11227 || ahava nimittāinaṃ suhasaiyāi suhadukkhapucchāvā † iccevamāiyāe uppannaṃ Usabhakālammi || 228 ||

The commentary explains —" Tathā pracchannaṃ prechā, sā inkhinikā dirutalakkhanā, inkhinikā hi karnamūle ghantikam cālayanti, tato yaksāh khalvāgamya tāsām karnesu prasturvivaksitam kathayamti, athavā kim kāryam katham vā kāryam ityevamlaksanā yā loke prasiddhā prechā sā prechanā, yadi vā nimittādīnām ādisabdāt svapnaphaladi parigrahah"

This refers to the once prevalent practice of asking questions of some seeress She jingled some bells at the root of her ears, then some yakṣas came, and whispered in her ears the answers. Sometimes she was possessed by some spirit, and thus possessed she gave oracles In Pali literature we have reference to this practice of obtaining oracular answers, eg, from a god, called  $deva-pa\tilde{n}ho$  (D 1 11 = D A, 1 97) which is explained as 'devadāsiyā sarire devalam otāretvā pañhapucchanam," i e., causing a god to descend on the body of a devadāsī, and asking questions using her as an oracle. There has been much discussion over the word devadāsī occuring in the Jogimara Cave Inscription 20 Jayaswai gave the the following English translation of the third and the fourth lines of the inscription · "(Order) - Sutanukā, by name, devadarśwī, of austere life, (is) now (or here) in the service of Varuna" This reading was obviously suggested by the word Vārunī, in the following passage of the Vessantarajātaka (Jat. Vol VI)

Maddī ca puttake disvā durato sotthim āgate Vāruņīva pavedhenti thanadhārābhisiñcathāti

Continued.

<sup>20</sup> JBORS Vol IX 274ff and Proc Fourth Oriental Conference, Vol. II, pp 699f

# The Jhunta Rai temple marble stone—slab inscription of Y. S. 1716

BY

(Shaktıdhar Sharma Guleri MA)

This inscription, which was formerly attached to the Jhunta Rai temple at Amber in Jaipur and is now preserved in the Jaipur State Museum was noticed by the late Rai Bahadur Dayaram Sahni and is being edited here in detail. I am thankful to Dr. K. N. Puri Superintendent of Archaeology Jaipur for allowing me to edit the inscription. I am grateful to Dr. N. P. Chakravarti for some of his suggestions in preparing the article.

The first fifteen lines of this very well preserved inscription, which is incised with great care and neatness on a smooth rectan gular white marble stone-slab in well executed and deeply cut Nagari characters measure 2' 35" each, while the last line which is detached from the rest of the inscription by a prominent broad rim measures 2' 75"

Excepting lines 10 14 which are written in a corrupt Sanskrit prose mixed with local (desi) words and certain abbreviations, the inscription is composed in good classical Sanskrit

In respect of orthography the conspicuous points to be noted are  $\longrightarrow$ 

- 1 Frequent use of the sibilant b in place of v 2 Dental s is substituted for palatal s 3 Consonants following a superscript r are often reduplicated 4 Nasals are usually represented by anusvara
- Abbreviations are frequently used, e.g. chau sam, pra dvi and tri stand for chaudhari samgrahi prathamah dviliyah and trivah respectively.

<sup>1</sup> Archaeological remains and excavations at Bairat, page 9

The inscription opens with a verse in praise of Vimalanutha,2 the Jain deity of the temple, followed by a few words in prose which record the date of the laying of a hūrmasila," the foundation stone of the temple at Amborat 4 on Wednesday, the 10th of the dark half of Phalguna in the (Vikrama) Samual 1714 (=17th March, 1658 A D.), the corresponding Saka year being 1583 (L I). Ambavati, embellished with palaces and groups of golden Jain temples studded with lines of jewels, is called the capital city of the country called Dhum tha,5 edorned with step-wells, wells and tanks, 6 abounding in good men and looking beautiful with gardens resembling the Nandana forests and fields fertile with fruits of all seasons.7 The ruler of Ambavati was Jayasimha son of Mahasimha, belonging to the Kürmma dynasty in which were born, in course of time, Prithviraja and other rulers, Manasimha and Jagosimha who were devoted to the protection of the world rendering services to the king of Dhili, he (Jayasimha) had obtained (as a fit reward) the big group of twenty-seven cities not easy to be described (vs 2-7).

### 2 The 13th Jaina Tírthaukara

- 3 The fourdation-stone-laying ceremony is referred here. For similar terms and ceremonies performed before the construction of the building, see Dr P. K. Acharya's Dictionary of Hindu Architecture page 592, The Udayapura Mahâkāvya Inscription refers to a similar Adhārafila Ceremony, (see, foot note No. 19)
- 4 Ambzvatī, the ancient name of Amber, was the third capital in succession of the Kachhavāhā rulers, the first two being Dausā and Rāmagadha respectively. It is believed to have been founded in the 10th or 11th century A. D. General Sir Cunningham derives the name of Amber from Ambikūšvara, the name of a large temple at Amber.
- 5. Dhumdha or Dhumdhadahada ([ine 9 of the inscription) was the old name of the territory ruled by the Kachhavāhas
- 6 For the significant meaning of these terms, see Dr P. K Acharya's Dictionary of Hindu Architecture, page 543.
  - 7. 'The gardens, lakes and wells of Amber are well known,'

Then follows a succession list of the Jun pontiffs of Sarasvati gachchha Balutlära gana and Müla sanigha s beginning with Prabhendu Bhatifaraka To his patla belonged Bhatifaraka Chandrakurti 12 who was followed by Devendrakurti 12 who in his turn, was followed by Narendrakurti, 13 who undertook the long journey to Girn in the Udaya mountain 14 (vs. 8.10). The construction of the Jain temple of Vimlanütha at Ambüvati is ascribed to Narendrakurtiis disciple Mohanadusa who belonged to the Khandelaväla 15 family and was the chief mini ter of Mahūraja Jayasimha Mohanadūsa was the son of Sh(kh) etasi and grandson of Mallidūsa und had Kalyāna, Vimala and Ajita for his sons and one Mansukhadā for his chaste wife (vs. 10–16)

- 8 For detailed account of these terms see Dr A F Rudolf Hoernle Two patt<sup>4</sup>valfs of the Sarasvatigachchha of the Digambera Jains (Indian Antiquary Vol XX page 341)
- 9 The same as Prabhachandra II Date of accession V S 1310 As he is said to have caused the image of Sarasvati to speak the name Sarasvati gathchha is ascribed to his gathchha
  - 10 Palla is the name given to the line of Jain pontiffs
- 11 The 90th pontiff whose date of accession is given V S 1622 in Ms B of Dr Hoernles list
- 12 The 91st pontiff whose date of occasion is V S 1662 He is also mentioned in the two inscriptions on the two marble pillars from \$\frac{1}{2}\text{va} D\text{Dngar}\$ and in the Paduka stone slab inscription of the Jain garden at Bairat.
- 13 92nd pontish whose date of accession is V S 1691 according to Ms B of Dr Hoernles list He is mentioned in lines 10 and 13 of the PattAvall Stambha inscription on the white marble pillar from "iva-Dūngarl dated Sunday the 5th of the bright fortinght of Jyeshtha V S 1706 The present inscription being dated in V S 1716 attests to the information of Ms B that Surindrakitti successor of Narendrakitti, ascended to the pontiffs office after V S 1721
- 14 The Girnar mountain in Guzerat Being a place of religious sanctity for the Jains it was visited by the Jain pontifis very often. The same as Ujiayantiichala and Raivatagin. (See Nahar Inscriptions from Jaisalmer page 226, and also inscriptions nos. 2139 and 2181)
- 15 Khanitet or Khanit le la Banuf's also bear the surname of Sanghis or Simphis

The following prose portion records that on (Trētāyugādi auspicious ) yōga on Thursday, the 3rd day of the bright half of Vaišūkha in the year 1716 of the (Vikrama) Samvat (= 14th April, 1659 A D) the corresponding Śaka year being 1583, during the (Plavanga) samvatsara, in the reign of the Kachhavāhā ruler Mahārāja Jayasimha, the Mahāmandalēśvara of the emperor Shahjahan, his Chief Minister Samghādhipati 16 Mōhanadāsa, the governor of Ambāvatī, at the instance of the Jain pontiff Narēndra kīrtti, constructed in the fort of Ambāvatī in the territory of Dhundhāhada, a temple in honour of the Jain deity Lord Vimalanātha.

Lines 10—14, which supply us with a detailed list of the members of the Khandēlvāla family, inform that the family belonged to the Bhausa gōtra and Mōhanadāsa, whose father Shē (khē) tasī was the second son of Chaudhaiī Śrīmāla <sup>17</sup> (who is the same as Mallidāsa), besides Manasukhadā (referred to in line 8) had one more wife Mahimādē by name.

It may be noted at the outset that the corresponding Saka year for both the dates is 1583. As the details of both the dates agree with the years in the Vikrama Samvat the corresponding Saka years for the Vikrama years 1714 and 1716 should be read as 1579 and 1581 respectively.

Rai Bahadur Dayaram Sahni gives V. S. 1714 (the date mentioned in line 1) as the date of the construction of the temple taking no notice whatsoever of the second date eg, V. S 1716, which is mentioned in line 9, and is the actual date of the construction. A close reading would show that the second half of the first

<sup>16.</sup> Samghādhipati or Samgrahī was the officer in charge of the welfare of the Samgha of Jain pilgrims which consisted of four component parts, viz Muni, Aryıkā, Srāyaka and Siāyıkā (Nathuram Jaina Ant. Vol VI, No 11, page 81)

<sup>17</sup> Śrimāla or Bhīnamāla was the old name of the territory to the south of Jodhpur Brāhmins, Kshatriyas and Baniyas hear the surname of Śrimāli in Rajputana. For references in inscriptions, see 'Nine inscriptions edited by Jackson. Bomb Gaz Vol I, page 1, pp 472ff. and Nahar Inscriptions from Jaisalmer

Fine records the date of the laying of a kurma silā, and the foun dation stone of the building and there is no mention whatsoever of any temple not to epeak of the completion of its construction (after which the inscripțion recording its date is usually set up) in the preceding first half of the first line or in the following ten verses. This date does not record the construction of the temple which is dated in the V S 1716 (line 9). Thus we see that the difference between the date of the foundation stone laying ceremony and the completion of the temple is of one year and two months.

The inscription supplies us with a genealogy of the Kachhavāhā rulers which fully agrees with the one we come across in other inscriptions It mentions that Mahārāja Javasimha had acquired the group of 27 cities (as a fit reward to his services) from the king of Delhi who, according to Rai Bahadur Dayaram Sahni was Aurangzeb We admit that Maharaja Javasimha, who had a very long reign (V S 1678 1726) was contemporary of both Shahjahan and Aurangzeb But the emperor referred to here is Shahishan who is called the emperor of Mahamandalesvara lavasimha in line 9 of the record It is interesting to note that Shahiahan is called the Emperor of Javasımha, though Aurangzeb had ascended to the throne of Delhi on the 1st December 1658 A D (Eliot Vol VI page 229, some ten months before the date of the record (i.e. 14th April 1659 A D) It seems that Maharaia Javasimha did not accept the suzereignity of Aurangzeb during the early few years that followed his usurpation The Muntakhabul-I lubab (Vol II page 6) and Eliot (Vol VI page 215) inform us that Maharaja Jayasimha sided with Darashikoh against Aurangzeb in the warfare that followed the serious illness of Shahiahan in A D 1657, and was sent by the former against Mohd Shuia (who was siding with Aurangzeb) on the 1st December 1657 A D And we know that for many years after his accession lavasimha rendered no service whatsoever to the throne of Delhi

This gift of 27 cities is not, however, referred to by the Muha madan historians, though the valuable services of Jayasimha to

Shahjahan are mentioned again and again.18

We know that similar gifts were granted to Rajput Chiefs I the Moghuls. The Udaipur State Mahākār ya însafiption 10 of V. 1732 (See, annual Report of the Archaeological Survey of Indi 1917-18, and Bhandarkar's List. page 145) informs us that V. S. 1711 (=1654 A. D.) a similar gift of fourteen districts we made by Shahjahan, who had come to Ajmer, through his ministransmalla to Rūnā Jagatsinha of Udaipur. And it is very probabilitat Jayasimha, who had rendered great many services to after throne of Delhi was granted a similar reward.

According to Rai Bahadur Dayaram Sahni the name of the Jain pontiff, at whose instance the temple was constructed by Mohanadasa, is Devendrakirtti Devendrakirtti, who is mentioned in verse 8, had nothing to do with the construction of the temple, and it is at the instance of N rendrakirtti, the preceptor of Mohanadasi that the temple was constructed.

<sup>18</sup> Services of Mah'raja Jayasimha may be summed up as follows:-

<sup>1.</sup> Paid homage to Shahjahan on his way from Ajmer to Agra, June 14
1628 AD 2 Pursued Khanjahan. 1630 AD 3 Was place incharge of a Division of 12000 soldiers and sent to Qundha accompanied Shuja in his southern campaigns, 1635 A.D 4 Solthe plots of his forefathers at Agra (which were granted the Manasimha) on a very nominal price to Shahjahan for building the great tomb of Mumtaz Beghum who died in 1640 [B P Sexena Shahjahan p 310. 5 Assisted Murad in the seige of Nurour and inhis campaigns again Rājā Māna, Nov 1641 AD. 6 Was sent to plunder Parenda during the Southern Campaigns

<sup>19</sup> The inscription was first noted in the Archaeological Survey Report—1917-18, and in Dr D R Bhandarkar's list of Inscriptions, No 1020 The inscription is being critically edited by Dr. N P Chakravarti, Green ment Epigraphist for India, and shall perhaps be published as a Memos of the Archaeological Survey.

### Text

#### [Metre Anushtubha -verses 1-16]

॥ मिद्धे भ्यो नम् ॥ प्रसम्यादौ जिन देव वि (ति) मल वि(वि)मल वि(वि) म ॥(।) प्रशस्ति सनित्यामीह जीवनाय च कीत्तये ॥१॥ सव(व)त १७१४ व(व)वें शाके १५८३ प्रज(व)र्रुमाने फाग(ला)ए(न)मासे कृप्एपत्ते दशम्या विथी बुद्धजासरे॥ L 2 ।।रे॰ कर्मेशाना स्थापिता [।\*] वा(ना)पीउपतडागादिमहिते नि(वि)पये चरे [)\*। ढढनाम्नि वि(नि)ख्यात सभृते सुजनैर्जने ।।१।। (॥२॥) वर्तनंदनसकाशे सर्वर्त्तफदादायरे । देत्रे स(श)स्य भृतेर्यस्त वि(वि)भाति वि(वि) पयो ब(व)र, ॥२॥ (॥३॥) श्रनानती राजधा L 3 ॥ नी राजते राजने(वे)अमिम । हेमेर्जिनगेहरुयूहेर्जिटिते स्त्रने(वे)अमिम ॥३॥ (॥४॥)

कुम्मेन(व)शेथ सजाता पृथ्नीराजावयो नृपा ॥ (1) मानमिंहजगर्तिही महीरत्त्रणतत्परी ॥४॥ (॥५॥)

जयसिंहमहिपाल (लो) महासिंहस्य पुत्रक ।। (।)

L 4 ॥ सेवि(नि)तो राजवृ(व)न्दैश्चाना शास्त महात्रम ॥५॥ (॥६॥) दिलीपसेवया येन सम्राप्ता स(न)गरावली » (1) गरीयसी क्य व(व)एयी सुरा(म)प्ताधिक निशति ॥६॥ (॥७॥) श्रीमृत्रसचे नि(नि)दां मान्यो बलात्कारगणे व(न)रे॥ (1) प्रमेदमहारवादिगद्धे (च्डे)।

L 5 मारस्वते वमी ॥७१ (॥८॥) तलक्षे भूनचद्रवीर्त्तिभट्टारकमदाप्रमु ॥(1) तनो दाँद्रकोत्तिश्च शातचित्तो महामुनि ॥८॥ (॥९॥) मरेंद्रकीर्त्ति मजातस्तत्पद्<u>दोदय</u>मघरे ॥ (१) गिरिनारिकृतौ येन यात्रा च महनी कृता ॥९॥ (॥१०॥) तदाम्राये

The two dandas mark the beginning of the line.

<sup>2</sup> The letter is unnecessary

<sup>3</sup> The danda is unnecessary

L. 6

11

विभातीह खंडेलवालान्वये ॥(1)

मोहनवासो महामंत्री जयसिंहमहीसृतः ॥१०॥ (॥११॥) स्वाभिधमों विसुसेवी(वी) स्वास्याराधनतत्परः ॥(।)

शरीरवनपुत्रादिस्वामिभक्त्यैव केवल ॥११॥ (॥१२॥

श्रंवावत्यां कृतो (त) येन वि(वि)मलेशस्य

L 7. मंदिरं । 11 सुवर्णेकत्तर्शमीति कूडविनयसंस्थितः ।१२। (॥१३॥)

षे(खे)नसीनद्नो धीमान् महिदासस्य पौत्रकः।

पुत्रत्रयेश्च संभाति - कल्याणिवि(वि)मज्ञाजिनेः ॥१३॥ वि१४ व सम्यक्तामरणो जातो दानपृजनतसर ।

गुरं च ॥ सेनमानो भूत्वांसादिगुग्पमंडितः ॥१३॥ (॥१५॥) L. 8

मनसुखदा रामा च पुत्रिणी वहुरूपिणी ।'(1) पित्रता सुराीला या याभाति भुवने वरे ॥१४। (॥१६॥) संव(व)त् १७१६ व(व)र्षे शाके १५८३ प्रव(व)र्त्तमाने [म्रवङ्ग ]

नाम संव(व)त्सरे वै(वै)शापमास पन्ने गुक्ते ३ तिथौ गुरुवा(वा)रे योगे ढुंढाहडदेशे अंवावनीनाम दुर्गे पानिशाह L 9

श्री साहिजिहाँ जी तन्हामंडलेश्वरो (र) महाराजाधिर।जमदाराज श्री जयसिंह जी कुळाहा(कळवाहा)राच्ये श्रीमृलसंघे सरस्वतीगछे(च्छे) भट्टार-

भार्क्ये हे प्रथमा महिमादे द्वि(द्वितीया)हहोडी तयो(यो ) पुत्राश्चतारः प्र०(प्रथमः) संगही (सप्रही) श्रीडाळ् भार्या दुर्गादं तत्पुत्रः सं (संप्रही) श्रीत्रासकरण भार्या पच तत्पुत्र सं०(संप्रही)

L. 10. 11

संगही (संयही) श्री कल्याणदास जो भार्या नौरंगदे द्वितीया मोहनदासस्य भार्या म-L. 12 ॥ नसुखदे तत्पुत्रौ द्वौ प्र० (प्रथमः) पुत्र. संगही (संग्रही) श्री विमलदासर्ज भार्यो दिलसुखदे दि (दितीय) पुत्रः संगही (संग्रही) श्री श्रजितदास पे(से) तस

L 11. ॥ श्री शोमाचंद चौ॰ (चौधरी) माला द्वि॰ (द्वितीयः) पुत्रः सं॰ (संग्रही)  $^{
m gl}$ ० (श्री) पे(खे)तसी भार्ये द्वे प्र॰(प्रथमा) द्वि(द्वितीया) रहौडी तत्पुत्रास्त्रय प्र॰(प्रथमः)

पुत्र: संगही (संप्रही) श्री मोहनदास भार्ये हे प्र॰(प्रथमा) भार्यो महिमादे तत्पुत्र

क जी श्री नरेंद्रकीर्त्तिस्तदाम्नाये खंडेलवालान्वयं भौसागोत्रे चौधरी श्रीमाला

द्वि(द्वितीय ) पुत्र स॰(सप्रही) श्री नराइण् ( नारायण् ) जीभाषा नौलाटे तसुत्र स॰ (सप्रही) श्री द्व्एं करण् (হ্ৰ্ফেফ্ড্) भार्या लाडी तसुत्री हो प्र॰(प्रथम ) चि॰ (चिरक्षीति)

- L 13 ॥ वसी दास (वेरावरास) हि॰ (हितीय) गरीनरास स॰ (समही) श्री पे(ने)वसी जितीय पुत्र सगही (समही) श्री थानिमंद जी माये हें प्र॰(प्रथमा) सुजर्णारे हि (हिताया) लाडी तरपुत्रास्त्रय प्र॰ (प्रथम) शक्ररदास हि (हितीय) भुवानीदास (भनानीदास) ति॰ (जितीय) धीनड चौ॰(चौधरी) माला ति॰ (जिताय) पुत्र चौ (चौधरी) राइमिंह (रायसिंह) भावी रा
- L 14 ॥ इनदे तत्तुर्तो हो प्र०(प्रनम) ची०(चौधरी) श्री हेमराज मार्या हमीरहे तत्तुराह्मय प्र०(प्रथम) चौ(चौबरा) श्री मनराज द्वि० (द्वितीय) धनराज त्रि०(त्रितीय) इदराज (हदराज) चौ० (चौबरी) राहसिंह (रायसिंह) द्वि०(द्वितीय) पुत्र चौ०(चौधरी) श्री सुदरवास मार्या सहन्तील द तपुत्र नवपन चौ० (चौधरी) माला चतु
- L 15 ॥ र्व पुत्र चौ०(चीघरी) श्री वेशीदास भार्या लाखी तखुत्र चौ० (चीघरी) श्री ाालवर्ण[1]पतेषा मध्ये महाराजा श्री जयसिंहस्तर्य सुख्वप्रधानध्ययाततीनगरा । घरारा जिनपूजापुरदर सत्सम्यग्लाराष्ट्रन गात्रश्चतु
- L 16 ॥ र्वि (र्वि) प्रतानद्वर जिनशसादेखरण्योर निजयरा सुधाधव गिठत निष्टप साध्य नामध्य संघाधिपतिश्रीमोहनदामेन भी बि(नि)मानाथतीर्थेदवरच यालय रवर्णे कतरागाञ्चनित्रकृट भट्टाग्यश्रीनरेंद्रकांच्युं पदशात् वारापित(तम्) ॥ श्रुमानि मनत् ॥
  - 4 Read मोहनदासस्तन।

### Reviews.

BHĀR ATĪYA VIDYĀ:—A Hindi-Gujarātī Quarterly, Vol. I Nos 1-4, Edited by Śri Jinavaijayaji Muni, Published by the Director, Bharatīya Vidyā Bhavana, Andheri (Bombay), Royal 8vo pp. 1-434, Annual Subscription Rs. 5/-, Bombay 1940-41

India possesses a great cultural heritage Her literary, epigraphic and archaelogical treasures go back to a hoary antiquity and are invested with such an interest that a scientific study alone can rightly interpret their values in the back-ground of the history of humanity. It may look strange, but it is a fact that though the material was available on the Indian soil, the credit of the pioneer work of assessing its value and interpreting its significance to the modern world goes to European scholars, especially to the great savants working in the Indological departments of European Univer-Many of them were inspired by a zeal for learning and scientific study quite characteristic of the last century. For decades together the march of Sanskrit and Prākiit studies was led by German scholars of great repute. At present we are passing through a transitional period The old generation of veteran Indologists is fast disappearing in the European Universities, the materialistic forces let loose under the auspices of national madness are fast destroying whatever little good was there in the Western civilization and culture, the younger generation has not got that mental quiet, and there is such an all-round obsession due to the cataclysms in the domestic affairs that hereafter the attention of Western scholars towards Indian studies is sure to disappear gradually. In India, on the other hand, there is a national awakening everywhere, and many scholars are devoting their time to the study of different branches of Indology Apart from the Post-graduate departments of some of the Indian Universities and independent institutions like the Bhandarkar Oriental R. Institute, Poona, Indian Institute, Calcutta, etc, it is a happy sign of the times that fresh Institutes are coming into existence with an avowed aim of conducting research in different branches of Indology Deccan College Research Institute, Poona, Bhāratiya Vidyā Bhavana Bombay Śri Venkateshvara Oriental Research Institute Tirupati, Bhāratiya lithāsa Parishad, Benares Research Departments started by the Bombay Government at Dharwar and Ahmedabad and the Jaina Vidyā Bhavana, Lahore are some of the latest Institutions which have come into existence for the study of ancient Indian culture in its manifold aspects. Time has come now when the sons of the soil must be inspired by an earnest search for truth, seriously undertake the study of national life both in its dark as well as bright aspects and thus help to evolve a better national individuality firmly based on moral values which are essentially humanitarian in character.

Bhūratīya Vidyū Bhavana is founded to carry on researches into the realms of ancient Indian culture. It is the zest for the advancement of learning of Sri K M Munshi and the liberal munificence of Sheth Goenka that have given ri e to this Institution It conducts two lournals one in English published twice a year and the other a Hindi Guiarati quarterly We propose to introduce to our readers the first volume of the Hindi Guiarati quarterly. It is edited by Sri linavitayan who is already known to the orientalists by his lama Sahitya Samsodhaka and as the General Editor of the Singhi Jama Series. He is a scholar of cosmopolitan outlook, and his range of studies is very wide comprising different fields like Sanskrit, Prakrit Apphramsa and Hindi and so also the political history of Gujarit Under his able editorship the Journal I as made a good start and the articles so far published testify to the earnestness with which the Quarterly is conducted It is not possible to give the summiries of the various papers published here in a short review. The different articles can be casually introduced. The editor has explained the aim of the Journal in the first number Pt Sukhalalan has written a refreshing essay on Hemacandra's Pramanamimanisa which forms a part of his Introduction to the ed of PM published in the Smoht Jama Series The Jama point of view as distinguished from that of Vedanta and Buddhism has been clearly brought out Pt Jaichandran Vidyalankar sheds a good deal of light on some of our early social institutions, especially in the villages such as those THE JAINA ANTIQUARY

ही खरतरगच्छीय इति म १६ , अमबद्

of land-lords, cultivators, artisans, village-praciyats, and their future He remarks quite significantly that if the study of our past is not going to enlighten us with regard to our future, it is not worth attempting Sri Vasudevasaran has written a note on Barbara and Mleccha Prof Jinavijayaji has presented his study of the Chaulukyan copper-plates of the Samvat 1033, and further he has also contributed an essay in Gujarati on Rājarsi Kumārapīla Prof Gopani has taken a survey of Aryan astronomy before the Greek contact, and has also added a note on the date of Akalanka. Prof B B Vyasa has surveyed the influence of Sanskrit drama on Gujārāti plays Prof Zala has written a note on Cyavanākhyāyikā Mr. M D Desai has published (with an introductory note) a Jaina Gurvāvalī in Gujarātī prose written in Samvat 1482. It is an interesting piece for the study of the post-Apabhramsa stage of the MIA Śrimati S Mehta has given good many details about the Vallabha and the Rāmānuja Sampradāyas Prof M C. Modi has written an exhaustive paper on Svayambhū and his son Tribhuvana Svayambhū and their Apabhramsa works namely, Paumacariya and Harivamsa. He has carefully put together bits of historical information available in these two works, and has also neatly presented the first two Samdhis of Paumacariya with a valuable glossary and a few notes By their respective articles Profs. Hiralal, Velankar and Modi have given now an extremely useful basis for all those who want to work on the texts of Svayambhū and Tubhuvana Svayamhhū. Mr Sarabhai Nawab has discussed about the earliest Jama images in Gujarāt. Sri Agarchand Nahta has published (with an introductory note) Samayasundara's description of the famine of the Samvat 1687; and he has also discussed the historical importance of a Gurvāvalī of the Kharatara Gaccha Śrī Durgasankai Shastrı has added a note on the Bhāgavatapurāna. Śrī P. H. Bhatta has discussed about the best Gujarāti works of Śāmala and the Ākhyānas of Vallabha Śri B. J Sandesara takes a survey of the medieval dramas of Gujarāt and has edited Amrtarasapacisi, an old Gujarātī poem, of Laksmīdāsa. Mr. K. M Munshi has given his refereshing view-point of the study of Indian history Pt A P Shaha discusses the position of Amarakośa in the Indian lexicographic

literature Pt Becharadas has written an article on the derivation of certain Sanskrit and Prakrit words Sri Bhayani has scrutinised the etymology of four words Mr N I Patel has rightly pointed out that the modern method of writing Devanagari vowels is absolutely unscientific and misleading. The two Rajasthani Hindi Gajals, published in the last number have a good deal of topogra ph cal value Besides these articles some important Reviews too have been published. The limited space prohibits us from going into the deatils of these different contributions. We have high hopes that this Journal would bring to light many new facts about Präkrit Apabhramsa and post Apabhramsa literature many speci mens of which are lying hidden in the Bhandaras of Gujarat and Rajaputana The printing and the get up of the Journal are quite attractive We have one suggestion to make that even the Gujarati articles should be printed in Devan gari characters so that their contents might be read easily all over India Bharatiya Vidya is a significant and substantial addition to the small number of research Journals in Modern Indian languages and we wish it a bright future A N UPADHYE

THE IAINA VIDY 1 Journal of the Jama Vedyabhavana Lahore Editor Dr Banarasidas Jama M 4 Ph D. Vol I No 1. July 1941 Royal 800, Annual subscription Rs 51

So far the Juna Sidhanta Bhaskura with the Jama Antiquary was the only Anglo Hindi Journal solely devoted to Jama research Among the Hindi Magazines Anekanta edited by Pt. Jugalakishoran is doing excellent service in this direc tion Taking into account the vast amount of untapped material lying buried in Jama Bhandaras, it has to be admitted that the number of workers in the field of Jainology is very small and that of the Journals almost nil We are extremely glad to note that the Jama Vidy's Bhavana is founded at Lahore with the object of creating a centre of Jama studies The Jama Vidys, an Anglo Hindi Quarterly, is the bulletin of this Institute. The ambitious programme of the Bhavana has been explained by the Editor

Prof. H. R. Kapadia, in his article on the message of Lord Mahāvira, has dwelt on some of the philosophical and moral tenets of Mahāvīra. Dr. A. M Ghatage has explained the title Mülasütra after taking into account the views of various scholars; and his conclusion runs thus "the expression Mūlasūtra 'sūtra texts to be studied at the beginning of the svādhyāya' referred to the Āvaśyaka formulae, the expression Mūlādhyayana referred to the first group of adhyayanas now forming the Dasavaikālika and the next thirty six chapters got the name Uttaradhyayana. Later on, however, the first name was extended to cover the three books together and still later a fourth book was added, which was either the Pindaniryukti or the Oghanıryuktı.' Mr. Jagannath has given some glimpses of Jainismin the Gupta age during the 4th and the 5th Centuries A. D. Mr. M D Desai has presented the English rendering of some four Farmans granted by Akbar to the Jamas Mr P. K Gode has disucssed the date of Nātyadarpana of Rāmacandra which he puts between A D. 1150 and 1170. Dr. Sarup has made an earnest appeal to the Jamas 'that the scattered Jama Bhandaras should be saved from destruction. Their price cannot be determined in terms of rupees. They are simply invaluable' We request the leaders of the Jaina Community to pay due attention to this timely warning of an eminent orientalist of the standing of Dr. Sarup Dr Hiranand Shastri has duly appreciated the literary heritage which the Jaina monks have left to posterity. In the Hindi section Śri Vijayavallabha Suriśvaraji has explained OM according to Jainism. Sri Amarachandraji has added a few stray remarks on the life of Mahāvīra, Srī Ātmārāmaji has noted some common passages between the Jama and Buddhistic texts. Pt. Becharadas Doshi has an interesting note on the various names of Mahavira and their explanation. Lastly Śri Kantisagaraji has published an old Gajal which gives interesting information about Lahore.

We heartily welcome the Jama Vidyā, and we feel confident that it has a bright future under the able editorship of Dr Banarasidas

VEERSHAIVA WELTANSCHAUUNG—by Sri Kumarswamijs

BA, published by VR Koppal, MABT, Navakalyanamath,

Dharwar

The brochure under review comprises a lecture delivered on Veerashaivism by Sri Kumarswamiji, B.A., a young, learned saint and thinker at Adyar in December 1940. The revival of Veerashai vism, as this great scholar points out, goes back to the 12th century. The torch of high philosophic ideals tracing the relation of Spirit and Matter to the great Transcendent. Almighty that rules the universe. In by Sri Basava the Prime Minister to a Jain king in those far off days, was handed down to Veerashaiva mystics who, God intoxicated as they were enlightened all who came in contact with them and have to their credit sayings that in depth of thought and scholarly expositions are compared by great scholars to the Upanishads themselves

Veershavism considered to be a phase of the Agamanta and said to be associated Sakti Visishtidvaita has been fully discussed by the learned speaker. Herein he has disclosed a rare grasp and comparative study of the Eastern as well as Western philosophy. The basic principles of great thinkers of the west like Bergson William James. Hegel. Schopenhaur and others have been men tioned and discussed to throw light on the tenets of. Veerashaivism A Spiritual unification of spirit and matter with the Great Lord above has been dwelt upon. In short, the ultimate truth of all truths—the basis or rather the end of all religious consciousness—the great Divine. Power behind the universe—permeates the metaphysic of this learned lecture.

#### RAJENDRA PRASAD

DESCRIPTIVE CATALOGUE OF MANUSCRIPTS in the Government Manuscripts Library Poona—Published under the supervision of the Manuscripts Department of the Bhandar kar Oriental Research Institute, Poona 1936—Volume XVII, Parts 1 2 and 3 (Jan Literature & Philosophy) Price Rs 4 each part Compiled by Hiral 1 R Kapadia M A

Within nearly a thousand years the deep learning and assiduous devotion of the great intellectuals of old coming within the fold of

Jamism helped the growth of Jam Canonical literature beyond expectation and even reasonable bounds of the possibility of easy study This literature mainly relates to the Svetambaras The Digambaras believe all Jain Agamas to have been lost beyond all hope of recovery Most of the precious ancient literature of India perished as the result of the ravages of the vicious marauders of the middle ages. But the zealous care and devoted vigilence of the Jain ascetics saved the lain literature from the usual gruesome fate. They secretly preserved their literary treasure in the underground archives of their monasteries where the rapacious instinct of the vile destroyers could not penetrate As a result of this seclusiveness, even up to 1880 all the Jain literature remained unknown and inaccessible to all except a small circle of Jain Acharyas It is said that even now the wardens of Jain libraries and Bhandaras strictly maintain the secrecy of their keep Some tourists deputed by Government towards the end of the last century brought to light many a treasure of Jam literature Many of these have been given over now to the Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona. The first descriptive Catalogue of Jain literature was brought out by the State of Baroda

The Descriptive Catalogues under review exhibit a marvellous collection which is now accessible to public, subject to the rules of the Institute. These catalogues owe their excellence to the deep learning and ardent devotion of Mr Hiralal R Kapadia, M A Harein is given all necessary information in the form of short but adequate description, complete in itself, of all the manuscripts stored in the institute. One may have a good introduction to the manuscripts themselves through the learned references inserted by the compiler. The appendices contain notes and charts that are likely to be very helpful to the study of the original manuscripts. In short these catalogues pave an easy way to the study and research of Jain literary history.

RAJENDRA PRASAD

#### 'INDIAN CULTURE"

#### (IOURNAL OF THE INDIAN RESEARCH INSTITUTE)

A high class research quarterlyin English on Indology conducted under the distinguished editorship of Drs D R Bhandirkar B M Barua, B C Law, with a strong Advisory Committee consisting of such eminent orientalists as Sir D B Jayatilaka Drs S N Das Gupta Laksman Sarup Radhakumud Mukerjee P K Acharya MMs Kuppuswami Sastri Gananath Sen and others each of whom represents a particular section of Indian Culture.

It deals with all the branches of Indian Culture Vedas Philosophy Buddhism Jainism Zoroastrianism Ancient Indian Politics and Sociology Indian Positive Sciences, History, Archaeology, Dravidian Culture, etc. Among the contributors are the Lest orientalists of India and foreign lands including Drs Sir B N Seal Sir, A B Keith Drs Winternitz, Otto Schrader Otto Stein, R C. Mazumdar P K Acharya, etc.

Indispensable for every lover of Indology \ most attractive get up and printing Each issue contains about 200 pages Price very moderately fixed Rs 6 or Sh 10 per annum (including postage)

Among the other publications of the Institute which aims at wide propagation of Ancient Indian Culture and Wisdom by publication of the best products of Ancient Literature under various Series Vedic Buddhistic, Jain, etc. are —

- (1) An encyclopaedic edition of the Rigyeda with texts com mentaries and translations with elaborate research note in English Bengali and Hindi
  - (2) Gaya and Buddha Gaya 2 Vols Rs 12
- (3) Barhut, 3 Vols Rs. 27
   (4) Upavana Vinoda (a Sanskrit treatise on Arbori Horticul ture) etc., etc., Rs. 2-8
  - (5) Vangiya Mahakosa (each part) As 8

(6) Books of the Buddhistic Series For further particulars, please apply to

The Hony General Secretary
The Indian Research Institute

170 Maniktala Street, Calcutta (India) संस्कृति का अयदूत यमि-दूत सिचत्र मासिक पत्र

सम्पादक —सुमन वात्सायन

आप जानना चाहेंगे कि संसार में भारतीय संस्कृति का कैसे प्रचार हुआ ? 'धर्म-दूत" में आप पढ़ें गे कि चीन, जापान, स्याम, कोरिया, मंगोलिया, तिज्वत, तुर्किस्तान, इरान, अफगानिस्तान, जावा, सुमात्रा आदि देशों में कव और किननी भयकर ध्रापित्तयों का सामना करके हमारे पूर्वजों ने भारतीय संस्कृति, सभ्यता, साहित्य, कला, विज्ञान ओर धर्म का प्रचार किया। आप भगवान बुद्ध के उन अनुचरों को भूल गये हैं। "धर्म-दूत" द्वारा उनसे परिचित होकर हृत्य उत्साह और साहस से भर जायगा। ध्रपने गौरवपूर्ण अतीत का स्मरण कर उज्ज्वल भविष्य का निर्माण कर सकेंगे।

वार्षिक मूल्य १); एक प्रति का एक आना।

पना:-- "धर्म-दूत" कार्यालय, सारनाथ, (वनारस)

### THE JAINA ANTIQUARY

VOL. VII, 1941

#### Edited by

Prof Hırala<sup>1</sup> Jaına M A LLB Prof A N Upadhye M A, D Litt Babu Kamta Prasad Jaına M R A S Pt. K Bhujabalı Shastrı, Vidyabhushana

Published at

THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY, ARRAH, BIHAR INDIA

> Annual Subscription Foreign 4s 8d

### CONTENTS.

|     |                                                                                              | Pages.        |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| 1   | Asoka and Jainism-By Kamta Prasad Jain. MRAS                                                 | 21-25         |
| 2   | Jaina Literature in Tamil—By Prof A. Chakravarti, MA, IES,                                   | 1—20          |
| 3.  | Jaina Traditions in Rajāvāli Kathe—By S Srikantha<br>Sastri, M A                             | 40—47         |
| 4   | Jaina Traditions in Rājāvalî Kathe—By S Srikantha Sastri, M A,                               | 67—72         |
| 5   | Magic and Miracle in Jaina Literature—By Kalipada Mitra MA, BL                               | 81-88         |
| 6   | New Studies in South Indian Jainism—By Prof. B. Seshagiri Rao, M.A                           | 26—39         |
| 7.  | Reviews                                                                                      | 48—52         |
| 8.  | References to the Castragaccha in Inscriptions and Literature  By-P K Gode, M.A              | 53–66         |
| 9.  | Reviews                                                                                      | 98-104        |
| 10. | The Jaina Chrohology-By Kamta Prasad Jain, MRAS                                              | 73—80         |
| 11. | The Jhanta Rai temple marble stone—slab inscription of V. S 1716—By Shakridhar Sharma Guleri | go <u></u> 97 |

#### RULES.

- The Jama Antiquary is an Anglo half yearly Journal which is issued in two parts, i.e., in June and December
- 2 The inland subscription is Rs 3 (including I Jain Sidhanta Bhaskara) and foreign subscription is 4s 8d per annum, payable in advance Specimen copy will be sent on receipt of Rs 180 °
- 3 Only the literary and other descent advertisements will be accepted for publication. The rates of charges may be ascertained on application to the Manager Jaina Antiquary. The Jaina Sidhinta Bhavana, Arrah (India) to whom all remittances should be made.
- (, 4 Any change of address should also be intimated to him promptly
- 5 In case of non receipt of the journal within a fortnight from the approximate date of publication, the office at Arrah should be informed at once
- 6 The journal deals with topics relating to Jaina history, geography art, archaeology, iconography epigraphy, numismities religion literature philosophy, ethnology, folklore etc., from the evilest times to the modern period
  - 7 Contributors are requested to send articles notes, etc., typewriten, and addressed to K P Jain Esq. M R A S, Editor, Jaina Antiquary Aliganj Dist Etah (India)
  - 8 The Editors reserve to themselves the right of accepting or rejecting the whole or portions of the articles notes etc.
- 9 The rejected contributions are not returned to senders if postage is not paid
  - 10 Two copies of every publication meant for review should be sent to the office of the journal at Arrah (India)
- 11 The following are the editors of the journal who work honorarily simply with a view to foster and promote the cause of jainology—

Prof Hiralal Jain, M.A. Ll.B Prof A. N. Upadhye, M.A., D.Litt B. Kamata Prasad Jain, M.R.A.S. Pt. K. Bhujabali Shastri Vidyabhusana

### जैन-सिद्धान्त-भवन के प्रकाशित ग्रन्थ

- मुनिसुवतकाव्य [बरिब] संस्कृत और भाषा-रीका सहित-सं॰ पं॰ कं॰ भुजवलो शास्त्री पर्व पं॰ हरनाथ हिवेदी क्रानप्रदोपिका तथा सामुद्रिक-शास्त्र भाषा-टीका-सहित—सं० श्रो॰ रामन्यास पाग्डेय, ज्योतिपाचार्य र्शातमा-लेख-संप्रह—सं० बा० कामता प्रसाद जैन, एम० भार० ए० एस० प्रशस्ति-संप्रह (प्रथम भाग)—सं० पं० के० भुजवली शास्त्री, विद्याभूषय ् धार्म
- (५) वैद्यसार—सं० पं० सत्यन्धर, आयुर्वेदाचार्य, काव्यतीर्थ
- तिलोयपगणती [प्रथम भाग]—सं० डा० प० पन० उपाध, पम० प० … ॥) भवन के संस्कृत, प्राकृत, हिन्दी प्रनथीं की सूची,
- भवन की श्रंध्रेजी पुस्तकों की सूची
- जैन-सिद्धान्त-भास्कर १म भाग
- (80) २य भाग
- (११) ३य भाग
- **(१**२) प्रथे भाग \_(१३) ५म भाग
- (88) ६म भाग (१५) जम भाग
- (१६) '८म भाग

जैन-सिद्धान्त-भवन आरा (विहार)

### जैन-सिद्धान्त-भारकर

भाग =

किरण १

# THE JAINA ANTIQUARY

Vol VII

No I

#### Edited by

Prof Hiralal Jain M A, LLB Prof A N Upadhye M A D Litt B Kamata Prasad Jain M R A, S Pt K Bhujabah Shastri Vidyabhushana

PUBLISHED AT
THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY
(JAINA SIDDHANTA BHAVANA)
ARRAH, BIHAR INDIA

JUNE, 1941

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर के नियम

- 'जैन-सिद्धान्त-मास्कर' हिन्दी पाएमासिक पत्र है, जो वर्ष में जून और दिसम्बर में 9
- दो भागों में प्रकाशित होता है। 'जैन-एन्टीक्वेरी' के साथ इमका वार्षिक मृत्य देशके लिये ३) और विदेश के लिये ३॥) है, जो पेशगी लिया जाता है। १॥) पहले भेज कर ही नमूने की कापी मंगीने में
  - सुविधा रहेगी। इसमें केवल साहित्य-संबन्धी या अन्य भद्र विज्ञापन ही प्रकाशनार्थ स्वीकृत होंगे। प्रवन्धक 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' श्रारा का पत्र मेजकर दर का ठीक पता लगा सकते हैं। मनीत्रार्डर के रूपये भी उन्हीं के पास मेजने होंगे।
  - पते में परिवर्तन की सूचना भी तुरन्त आरा का देनी चाहिये। प्रकाशित होने की तारीख से दो सप्राह के भीतर यदि 'भास्कर' प्राप्त न हो, इसकी सृचना ų
  - जल्द कार्यालय का देनी चाहिये। इस पत्र में अत्यन्त प्राचीनकाल से लेकर अर्वाचीन काल तक के जैन इतिहास, भ्गोल, Ę शिल्प. पुरातत्त्व, मूर्त्ति-विज्ञान, शिला-लेख, मुद्रा-विज्ञान, धम्मे, साहित्य, दर्शन, प्रभू<sup>हि</sup>
  - से संबंध रखने वाले विषयो का ही समावेश रहेगा। ७ लेख, टिप्पणी, समालोचना त्रादि समी सुन्दर त्रीर स्पष्ट लिपि में लिखकर सम्पाहर
    - 'जैन-सिद्धान्त-मास्कर' त्र्यारा के पते से स्त्राने चाहिये। परिवर्त्तन के पत्र मी इसी पते रं श्राने चाहिये।
    - किसी लेख, टिप्पणी श्रादि को पूर्णतः श्रथवा श्रंशतः स्वीकृत श्रथवा श्रस्तीकृत करने का श्रधिकार सम्पादको को होगा।
    - श्रस्त्रीकृत लेख लेखकों के पास त्रिना डाक-व्यय भेजे नहीं लौटाये जाते।
    - समालोचनार्थ प्रत्येक पुस्तक की दो प्रतियाँ 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' कार्याजय श्रारा के पते से ही भेजनी चाहिये।
    - ११ इस पत्र के सम्पादक निम्न-लिखित सज्जन हैं जो अवैतनिक रूप से केवल जैन-धर्म के उन्नति स्त्रीर उत्थान के स्त्रिभिप्राय से कार्य्य करते हैं :--

प्राफेसर हीरालाल, एम ए , एल एल बी.

प्राफेसर ए. एन उपाध्ये, एम ए, डी. लिट्-

वावू कामता प्रसाद, एम त्रार ए एस पिएडत के भुजनली शास्त्री, विद्याभूपण

# जैन-सिद्धान्त-भारकर

### जैन पुरातत्त्व-सम्बन्धी पाण्मासिक पत्र

भाग ८

ड्येप्ट

किरण १

#### सम्पादक

शफ़्तर हीराक्षाल जैन, एम ए ,एल एल जी श्रोफ़्तर ए० एन० उपाध्य एम ए , ही लिट् चाब् नामता प्रसाद एम श्रार ए एस प्र० फ० सुजाली शासी, बित्रामूपण्

जैन-सिद्धान्त-भगन धारा-द्वारा प्रकाशित

भारत में ३)

विदश में ३॥)

एक प्रति का १॥)

विक्रम सम्प्रत् १६६८

### विषय-सूची

पृष्ठ

| १ | जैनपुराण्—[ ले० श्रीयुत पं० के० भुजवली शास्त्री, विद्याभूषण                                            | ţ  |
|---|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| হ | श्रवरावेल्गोल के शिलालेखों मे भौगोलिक नाम—[ले॰ श्रीयुत वावू कामता प्रसाद<br>जैन, एम॰ त्रार॰ ए॰ एस॰ ··· | १० |
| ३ | तार्किक प्रभाचन्द्राचाये की रचनाएँ —[ ले० श्रीयुत पं० सुमेरचन्द्र दिवाकर जैनः                          | -  |
|   | न्यायतीर्थ, शास्त्री, वी० ए०, एल-एल० वी०                                                               | १७ |
| 8 | जैन-श्रनेकार्थ-साहित्य—ि ले० श्रीयुत वा० त्र्यगरचन्द नाहटा                                             | २० |
| ų | त्र्याचार्य त्र्यमितगति—[ ले० श्रीयुत पं० नाथूराम प्रेमी                                               | २९ |
| Ę | श्रवण् <b>वेल्गोल के शिलालेखों मे कतिपय जैनाचार्य—[</b> ले० श्रीयुत वी० त्र्रार०                       |    |
|   | रामचन्द्र द्ीित्तत, एम० ए०                                                                             | ३९ |
| હ | तत्वाथेभाष्य त्रौर त्रकलंक—[,ले० श्रीयुत प्रोफेसर जगदीशचन्द्र, एम० ए०                                  | 88 |
| 6 | विविध—(१) भुजवित्त्वरिते—[ के० भुजवित्ती शास्त्री                                                      | 44 |
|   | (२) काशिका-विवरण-पश्जिका का कर्त्ता कौन है १—-[के० भुजवित शास्त्री                                     | 46 |
|   | (३) लेखकों से निवेदन,                                                                                  | ફ૦ |
| ዓ | समोत्ता—गोम्मटसार (कर्मकाएड) मराठी-स्रनुवाद-सहित ए० एन० उपाध्ये                                        | ६२ |
|   |                                                                                                        |    |

### यन्थमाला विभाग

१ प्रशस्ति-संप्रह— [ सं० श्रीयुत पं० के०-भुजवली शास्त्री, विद्याभूपर्ण १७७ से १८४

### जैन-सिद्धान्त-भारकर

### जैनप्ररातस्व और इतिहास विषयक पाण्मासिक पत्र

जुन १६४१ । ज्येष्ठ बीर नि॰ स॰ २४६७

ह्मेन्स-पुर्शिस (१) [लेसक—श्रीगुत प० के० मुजबती शास्त्री, विद्याभूपण]

र्फेंद्रिस प्रकार हिन्दू पुराणों में हिन्दू देवदेवियों की खारचायिका, माहात्म्य खौर पालनीय धर्म श्रादि का विशद उल्लेख मिनता है, उसी प्रकार जैनपुराएं। म २४ तीर्थंकर, १२ पनवर्ती, ९ वलदेव, ९ नारायण (श्रद्धं चन्न उर्ता), ९ प्रतिनारायण इस प्रकार ६३ सहापुरुपों की श्राप्यायिका, पाननीय घर्म और व्यवस्थादि का निरुत उल्लेख उपराध होता है। उपर्युक्त तीर्थंकरों के पुराणा में बहुतसे पुराण स्वतन्त्रहर में श्रीर बहुतसे सप्रहरूप म श्रन्यान्य मान्य ध्याचार्यों एव कविया के द्वारा मिन मिन भाषात्र्या में त्र्याकर्षकदग स रचे गये हैं। वीर्थंकरों के नामानुयायी पुराणों के मध्य शेष शक्तवर्ती, शलदेव, नारायण स्त्रादि शलाकापुरुषों का भी वर्णन व्या जाता है। इसलिये कोइ कोई चौत्रीस पुराणों को ही प्रधान मानते हैं। । हिन्दुओं के चिरपरिचित ऋपम, राम कृष्ण नामक अवतार भरत, सगर घक्ष्यतीं आदि का भी जैनपुराणों में यथेष्ट परिचय मिताता है। जैनतीर्थंकरा में महातमा बुद्ध के समकानीन भगवान् महाबोर और आप से १५० वर्ष पूर्व प्रवतरित भगवान् पादर्वनाथ य दो ऐतिहासिक एव इनसे पहले के शेप २२ तीर्थं कर पौराणिक व्यक्ति माने जाते हैं।

मगवज्जिनसेन पुरातन को दी पुराण मानते हैं। अ जिस प्रकार हि दुर्धों में ब्रह्मा श्रथवा नारायण से श्रादिपुराण की उत्पत्ति मानी गयी है, उसी प्रकार जैन भी श्रपने तीर्यंकरों से इसकी उत्पत्ति मानते हैं । रविपेण निर्धाचत पद्मपुराण में लिया है-पहले भगन्नान महावीर ने अपने गण्धर इ द्रभूति से यह पुराण वहा था। पीड़े इ द्रभूति से सुघर्म ने, सुघर्म

<sup>दलको प्रसावो स्थान सह सहदाश्रवात ।"</sup> 

से जम्बृस्त्रामी ने. जम्बम्त्रामी से प्रमान, प्रभव ने शिष्यक्रमानुमार कीर्न ने श्लीर मिति में श्रान मिति में श्रान प्राण प्राप्त किया। प्रमृत्तरगामी के निकट रिवर्जन ने जी प्रत्य प्रत्य था, उमी की महायता में उन्होंने पद्मपुराण की रचना की . इसी प्रकार श्रप्रशा की पीराणिकों ने भी पुराणों की प्राचीनता-सम्बापन के लिये मगवान महाबीर की ही प्राण्यक्र माना है। इससे सिद्ध होता है कि हिन्दृत्तमाज के ममान जैनसमाज में भी श्रात प्राचीनक से पुराणाख्यान प्रचलित था। इसके लिये प्रश्रक श्रम्पत्त, प्राच्यण, वर्णपाये, कमलम्ब से पुराणाख्यान प्रचलित था। इसके लिये प्रश्रक श्रम्पत्त, प्राच्यण, वर्णपाये, कमलम्ब से पुराणाख्यान प्रचलित था। इसके लिये प्रश्रक श्रम्पत्त, प्राच्यण, वर्णपाये, कमलम्ब से पुराणाख्यान, केशवसेन, गुणमद्र, गुणवर्म, चन्द्रवीत्ति, चन्द्रसागर, जन्त, जिनमेन (प्रध्यो जिनसेन (द्वितीय), जिनवास जिनेत्द्रभूषण, दामोद्र, देवप्रम, दोष्ट्रस्य, दोट्रणांक, धर्मकीर्ति, नरसेन, नागदेव, नागचन्द्र, नेमिद्न, नेमिचन्द्र, पप, पोन्न, पुरवर्न, पाद्य पिएडन, महिनेए महावल, मंगरम, मधुर, यशःकीर्त्ति, रिवपेगा, रन्त, विद्यम्पण शान्तिकीर्त्ति, ग्रमदर, महावल, मंगरम, मधुर, यशःकीर्त्ति, रिवपेगा, रन्त, विद्यम्पण शान्तिकीर्त्ति, ग्रमदर,

श्रीविजय, शीमूपण, श्रीवर, श्रुनकीत्ति, सकलगीर्ति, मुरेन्द्रमूपण, स्वयंभू, हिप्पेण, हिन्स् श्रादि, सैकड़ो महान् श्राचार्या एवं किवयो के द्वारा श्राह्न, संस्कृत तथा करनड श्राहि मापात्रों में रचे गये पुराणप्रस्थ ही उज्जवत प्रमाण हैं। अ

दिगम्बर-जैनसम्प्रवाय के उपलब्ध पुराणों में पद्मपुराण या पद्मचरित सबसे प्राचीन प्रत्य है। प्रत्र तक इसके पहले का कोई भी कथाप्रन्थ प्रकाशित नहीं हुप्रा है। भावनगर में जैनधर्मप्रसारक समाने जो 'पडमचरिय' नाम का प्राष्ट्रत प्रन्थ प्रवाशित किया है, वह इसने अवस्य बहुत पहले का है। किन्तु अभी नक यह बान विवादमस्त ही है कि उसके कर्ज दिगम्बर-सम्प्रदाय के थे या स्वेताम्बर के। पद्मचरित भगवान् महाबीर के निर्वाण के १२०३ वर्ष बाद (ई० स० ६७८) रचा गया था। पुन्नाटसंबी आचार्य जिनसेन का हित्रांप्राण शक संबन्ध १९०५ (ई० स० १८८२) में प्राचीन प्रवासीन से जनभग ५ वर्ष पीडे

१२०३ वर्ष वाद (इ० स० ६७८) रचा गया था। पुन्नाटसंघी छाचाय जिनसन का हिर्चिशपुराण शक संवन् ७०५ (ई० स० ७८३) मे छार्थान् पद्मचरित से लगभग ५ वर्ष पछि समाप्त हुछा है। प इस हिमाव से ठठी शताब्दी मे दिगम्बरों के मध्य पुराण प्रचितित था. इसमे सन्देह नहीं है। रिविषेण का पद्म (राम) पुराण, भगविज्ञनसेन का छादिपुराण, पुन्नाट-जिनसेन का हिर्वेश या छारिष्टनेमिपुराण, गुणभह का उत्तरपुराण और छुभचन्ह की

म्हिशताभ्यधिके समासहस्रे समतीतेऽर्वचतुर्ववर्ययुक्ते ।
 जिनभास्करवर्द्दभानसिद्दे चरित पद्मसुनेरिट निवद्म॥

<sup>‡—</sup>शाकेष्वन्द्रशतेषु सप्तस्र दिशं पञ्जोत्तेष्यूत्तरां, पातीन्द्रायुधनान्नि कृष्णनृषजे श्रीवछ्ने दिन्नणाम् । पूर्वा श्रीमद्वन्तिमूसृति नृपे वत्सादि्राजेऽपरां, सौराणामधिमगडल जययुते बोरे वराहेऽवति॥

क्रिए १]

पाएडनपुराण प्रधानत इन पाच पुराणो का पाठ करने से ही दिगम्वर जैनियां का पौराणिक तस्त्र जाना जा समता है।

भगानियों को श्रलम कर दने पर चौंगीसों तीर्थंकरों की जीननी एक्सी माळूम पड़ेगी। अध्यम तीर्जंकर की जीवनी परने के पश्चार शेष २३ तीर्थंकरों के मातापिता, वश, जामस्थान, नाम, शरीर की ऊचाई शरीर का पर्ण, श्रायु, चिह्न, ज मादिनत्त्रप, गण्धरसाख्या और निर्पाणस्थान छाटि छोटी मोटो पाता को सम्बद्ध कर टेने से उन तीर्थंकरों की जीपनी उपलाध हो जाती है। जैसे-तीयकर का जीन अनेक भनो में भ्रमण करता हुआ पुरुषकर्म के परिपार से तीवकर नामर एक निशिष्ट 'नामरमी' को पाकर स्वरा में जाम लेता है। वह जीव जहा जिस महारानी के गर्भ में जाम लने वाला है, उम राज्य में छ मास के पहले से ही तीनों कान छ मास तर छुनेर इन्द्र की आज्ञा से रतो की वर्ण करता है। छ मास के बाद तीय र की मात्री माता के गर्मशोधनार्थ इन्द्र श्री, हा धृति, कीर्त्त खादि देवियो की भेजता है। तीर्थंकर की माता गन, पृपम खादि सोलह शुम स्त्रप्न दस्तती हैं। उनके गम में ती उक्त का ख्रातार होता है। इन्द्र समस्त व्वनिकाय के साथ ख्राकर तीर्थंकर के ख्रातार या गमरत्याम को समारोह स मयान करता है। ९ महीने के अनातर तीयकर मित, श्रति, श्चापि नामक तिविध हान के साथ जाम लेते हैं। इन्द्र इन्द्राणी स जिननालक की मगाकर श्रन्य इन्द्र एय देवनिष्ठाय के साथ वड़े सम्भ्रम स मेरिशियर पर जनमण्याण की पूर्ण वस्ता है। जिनबानक योजन को पार कर विरक्ति से गृहत्याग करते समय उ हें पूजनत् इन्द्र उत्माह से परिनिध्नमणुक्त्याण पूरा करता है। तीर्थंकर बुछ समय तक तपस्या कर 'मन पर्यय' नामक चतुर्थ विशिष्ट झान को प्राप्त करते हैं। उनके प्रथम आहार के समय 'पश्चाश्चर्य होते हैं। तीत्र तपस्या के द्वारा क्सों को भरम कर वह केपलहान ऋथीत मर्बेझल को पाल हे हैं। इद्र ठाट से वेजलज्ञान क्लाण को मनाता है। इतेर इद्र की श्राना म समनसरण समा की रचना करता है। तीथकर धर्मापदेशार्थ विदार करते हुये श्चान में गुक्ति प्राप्त करते हैं। इन्द्र उनने निर्वाण्य स्थाण की सानाद सम्यान करता है।

इस प्रभार असे सीर्वेद्धरों के चरित्र एक टाइप क हैं, वैस ही चत्रप्रतियों के चरित्र एक मेल के हैं। प्राय नारायण, त्रासुदेव श्रीर प्रतित्रासुनेवों क चरित्र भी इसी तरह क हैं। पुराणों के हत्य को कथा और वर्णन के भेद स हम दो भागा में बाट सकत है। कथा में तीर्वकरा की मवानती, उनने पश्चवस्थाण और तत्नातीन चरनती, नारायण श्रादिक की कथा गर्मित यरना इष्ट है। इन तीना में भवावली और पश्चकत्याण पुराणों क सास श्रद्ध हैं। हा, वीसरा वैत्रन्यिक है। वणन में पुराण क अष्ट प्रद्व एन अष्टादश वणन वे दो ही शामिल

हैं। किव केवल वर्णन में अपनी स्वतन्त्रता दिखा सकता है, कथा में नहीं। इसलिये अन्यवृद्धि में किव को सिर्फ वर्णन ही सहायक हैं।

जैनपुराणों की जन्मान्तर-कथायें पाठकों के मन में कुछ अरुचि पैदा करतीं हैं अवदय। परन्तु पुराणों का सार भाग ये ही जन्मान्तरकथायें है। क्योंकि तीर्थंकरों के आदर्श चित्र को जानने के लिये उनके पुराण ही एकमात्र साधन हैं। इनमें पश्चकल्याणों का वर्णन सभी तीर्थंकरों को सभी पुराणों में एकसा मिलेगा। किन्तु उनके पूर्वजन्म की कथायें मात्र प्रत्येक की मिन्न मिन्न हैं। वास्तत्र में ये कथायें तीर्थंकरों के जीवनचरित्र नहीं हैं। बल्कि साधारण जनता को जैनधम के रहस्य को सममाने वाले सुन्दर दृष्टान्त हैं। इन पुराणों का सार अंश निम्न प्रकार है—

कर्म के संबंध से जीव अनादिकाल से नरक, तिर्थक्, मनुष्य और देव इन चतुर्गतियों में भ्रमण करता रहता हैं। इन गतियों में अपने संचित कर्म के अनुसार सुख या दु:ख को मोगना हो इसका एकमात्र काम है। हां, उक्त इन मनुष्यादि गतियों में सुख दुःखो की मात्रा मे तरतम भाव है अवस्य। अर्थात् जीव को अल्प पाप से तिर्यमाति, अधिक पाप से नरकगति, अल्प पुएय से मनुष्यगति अधिक पुएय से देवगति नसीव होती है। यही जीव जब सम्यग्दर्शनादि रत्नत्रय को प्राप्त कर लेता है, तब अपने को उज्जल तथा उन्नत बनाता हुआ अपनी स्त्रामात्रिक गृति की श्रोर कदम बढाता है। अन्त में मनुष्यगित को पाकर वहां पर अनादि से अपने को सताने वाले ज्ञानावरणादि उन त्राठों कमों को समूल नष्ट कर त्र्यनद्वर कैवल्यसुख को पा लेता है। वह लौट कर दु खमय इस संसार में किर कभी नहीं आता। जैनपुराणों का यही सार है। इन्हीं वातों को भिन्न-भिन्न दृष्टान्तो के द्वारा सुन्दर ढंग से आकर्षक शैली मे जैनपुराण सर्वसाधारण जनता को सममाते हैं। जैन पौराणिकों ने विशेषतः अपने जीवन मे प्रतिदिन श्रमुमन में श्राने वाली वातों को ही चित्रित करने का प्रयास किया हैं। इसलिये उनमें सहा श्रौर सौन्दर्य दोनों हैं। सफेद बाल या मेघ श्रादि को देखकर विरक्ति को प्राप्त होना साधारण जनता के लिये एक अनोखी वात माळूम हो सकती है। परन्तु जैनियों के लिये यह एक स्वामाविक वात है। धार्मिक मावना की प्रचुरता ही इसका प्रधान हेतु है । 🕆

कन्नड-कवि-सार्वभौम पंप के मत से (१) लोकाकारकथन (२) देशनिवेशोपदेश (३) नगरसम्पत्परिवर्णन (४) राज्यरमणीयकाख्यान (५) तीर्थमहिमासमर्थन (६) चतुर्गति-

<sup>\*</sup> देखें-जी॰ पी॰ राजरलम् एम॰ ए॰ का 'कन्नड जैन पुराणगलु' शीर्षक कन्नढं लेख।

<sup>†</sup> देखें — 'जयकर्नाटक' वर्ष १६, अब १ में प्रकाशित प्रो० के० जी० कुन्द्णगार का 'जैन साहित्पद वैशिष्टय' शीर्षक कुन्तड लेख ।

स्वरूपनिरूपण् (७) तपोदानिप्रधानप्रश्नैन (८) तत्फनप्राप्तिप्रकटन ये ही स्वाठ जैनपुराणों फे स्रप्टाग हैं। समुद्र, पर्वेत, नगरादि वर्णनरूप पुराणों के स्रप्टादश वर्णनो का यहा पर उल्लेख करना क्यर्थ जान पड़ता हैं। क्योंकि ये वर्णन प्रमिख हैं ही।

श्रव जैनपुराणों के समय में श्रीयुत प्रोफेसर हीरानान जी जैन एम० ए० एत० एत० धी० का मत नीचे च्हुपुत किया जाता है—

"जैनयमें का सर्गमान्य इतिहास महावारत्वामी वे समय स व उससे हुळ पूर्व से प्रारम होता है। इतके पूर्व वे इतिहास क तिये एकमान सामगी जैनयमें के पुराण मन्य हैं। इन पुराण मायों के रचनावान व्योर उनमें विश्वत घटनाव्यों के काल में हजारों, लारों, वरोडों नहीं व्यरवों राजों को काल का क्षान्य क्षार उनमें विश्वत घटनाव्यों के काल में हजारों, लारों, वरोडों नहीं व्यरवों राजों को अन्तर है। अतण्य उनकी ऐतिहासिक प्रामाणिकता इस यात पर अवन्यित है कि ये कहा तक प्राष्ट्रतिक नियमों के व्यनुत्रा, माननीय निर्देक के व्यत्य का प्राप्त के व्यत्य प्रमाणों के व्यवताय प्रमाणों के व्यत्य प्रमाणों के व्यत्र तिरुद्ध हों माननीय चुद्धि के प्रतिकृत हो व व्यन्य प्रमाणों से वाधित हो, तो वे धार्मिन अवहा के सिवाय अन्य किसी व्याधार पर निद्मसनीय नहीं मानी जा सन्तों पर यदि ये उक्त नियमों क्षीर प्रमाणों से वाधित न होती हुई पूर्वकाल वा युक्ति-सगत दर्शन कराती हो तो उनकी ऐतिहासिकता में भारी सराय करने का कोई कारण नहीं हो सकता।

जिन इतिहाम विशार में नै जै गुराणे का अध्ययन किया है उनका निश्नास उन पुराणों की निम्निलितित तीन बाता पर प्राय नहीं जमता — १ पुराणों के अव्यन्त लब्बे चौड़े समय निमाग। पर । २ पुराणों म बिंख महापुरुषा के भारी मारा शरीर मारो पर व उनकी दीर्पातिदीर्व आधु पर । २ कान के परित्रतन से भोगभूमि व कर्मभूमि की रचनाओं क विपरिवर्तन पर ।

जैनपुराणों में अरवों रार्तों हो नहीं पत्य और सागरे (आधुनिक सरवानीन) वर्षों के माप दिये गये हैं। इनको पदकर पाठकों की धुद्धि धिनन हो जाती है और ने मान इस असमन कहकर अपने मन क बोक को हरका कर डातते हैं। किन्तु विपन्न पर निष्पकृत , धुद्धिपुतक ति गार करने से इन मापा में शुद्ध असम्मननीयना नहीं रह जाती। यह समी जानते हैं हि समय का न आदि है और न अन्त। बेशानिक शोध और स्रोज ने यह भी सिद्ध कर दिया है कि इस छि के आरम्भ वा को, पना गहीं है और न उसमें मानुष्य जीनन के इतिहास प्रारम्भ वा ही हुड़ कान निर्देश किया जा मकना है। सन १८५८ डावों के पूर्व पाधाल्य निर्दाना का मन था हि इस छटी पर मनुष्य का इतिहास आदि से लेकर अपने सा का पूरा पूरा हात है क्यां कि दिया के पूर्व पाधाल निर्देश किया जा मकना है। सन १८५८ डावों के पूर्व पाधाल निर्देश किया जा महाना है। सन १८५८ डावों के पूर्व पाधाल निर्देश के प्राप्ता का स्वर्थ का इतिहास आदि से लेकर अपने सा का पूरा पूरा हात है क्यां कि दिश्ली के प्राप्ता की स्वर्थ का सा का पूरा पूरा हात है क्यां कि दिश्ली है। पर सन् १८४ ईसी के प्रधात जो भूगार्क इसती ईमा से ४००४ वर्ष पूर्व सिद्ध होती है। पर सन् १८४ ईसी के प्रधात जो भूगार्क

विद्यादि विषयों की खोज हुई उससे मनुष्य की उक्त समय से वहुत अधिक पूर्व तक प्राचीनता सिद्ध होती है। अब इतिहासकार ४००४ ईम्बी पूर्व से भी पूर्वकी मानवीय घटनाओं का उल्लेख करते हैं। मिश्रदेश की प्रसिद्ध गुम्मटो (pyramids) का निर्माण-काल ईस्वी से पांच हजार वर्ष पूर्व अनुमान किया जाता है। खाल्दिया (chaldea) देश में ईमा से छह सात हजार वर्ष पूर्व की मानवीय सभ्यता के प्रमाण मिले हैं। चीन देश को, सभ्यता भी इतनी ही व इससे अधिक प्राचीन सिद्ध होती है। अमेरिका देश में पुरानत्त्व शोध के संबंध मे जो खुदाई का काम हुत्रा है उसका भी यही फल निकला है। हाल ही मे भारतवर्ष के पंजाब और सिन्ध प्रदेशों के 'हरपा' और 'मोयनजोडेरो' नामक स्थानां पर ख़ुदाई से जो प्राचीन ध्वंसावशेष मिले हैं वे भी ईसा से त्याठ दस हजार वर्ष पूर्व के त्यतुमान किये जात है। ये सव प्रमाण भी हमें मनुष्य के प्रारम्भिक इतिहास के कुछ भी समीप नहीं पहुंचाते। वे केवल यही सिद्ध करते हैं कि उतने प्राचीन-काल में भी मनुष्य ने अपार उन्नति कर ली थी, ऐसी उन्नति जिसके लिये उन्हें हजारो लाखें। वर्षों का समय लगा होगा। अब चीन, मिश्र, खाल्दिया, इंग्डिया, अमेरिका, किसी और भी देखिये, इतिहासकार ईसा से आठ आठ दस द्स हजार वर्ष पूर्व की सानवीय सभ्यता का उल्लेख विश्वास के साथ करते हैं। जो समय कुछ काल पहले मनुष्य की गर्मात्रस्था का समका जाता था, वह अव उसके गर्भ का नहीं, प्रौढ़ काल का सिद्ध होता है। जितनी खोज होती जाती है उतनी ही अधिक मानवीय सभ्यता की प्राचीनता सिद्ध होती जाती है। कहां है अब मानवीय सभ्यता का प्रातःकाल ? इससे तो प्राचीन रोमन हमारे समसामयिकसे प्रतीत होने है, यूनान का सुवर्श-काल कल का ही समभ पड़ता है। मिश्र के गुम्मटकारों और हम में केवल थोड़े से दिनों का ही अन्तर पड़ा प्रतीत होता है। मनुष्य की प्रथमोत्पत्ति का ऋध्याय ऋायुनिक इतिहास ही से उड़ गया है। ऐसी अवस्था मे जैनपुराणकार मानवीय इतिहास के विषय मे यदि संख्वातीत वर्पों का उल्लेख करें तो इसमे आइचर्य की वात ही क्या है ? इसमे कौन सी असम्भाव्यता है ? पुरातत्त्वज्ञों का अनुभव भी यही है कि मानवीय इतिहास संस्यातीत वर्षों का पुराना है।

दूसरा संशय महापुरुषों के शरीर माप श्रौर उनकी दोर्घातिदीर्घ श्रायु के विषय का है। जो कुछ श्राजकत देखा सुना जाता है उसके श्रनुसार सैकड़ो हजारो धनुप ऊंचे शरीर व कोड़ाकोड़ी वर्षों की श्रायु पर एकाएकी विस्वास नहीं जमता। इस विषय में मैं पाठकों का ध्यान उन मूगर्भ शास्त्र की गवेपरणाश्रों की श्रोर श्राक्तिष्त करता हूं जिनमे प्राचीन काल के वड़े वड़े शरीरधारी जन्तुश्रों का श्रस्तित्व सिद्ध हुश्रा है। उक्त खोजों से पचास पचास साठ साठ फुट लम्बे प्राणियों के पाषाणावशेष (fossils) पाये गये हैं। इतने लम्बे कुछ

श्रस्थिपश्चर सी मिते हैं। अ जितने श्रधिक दीर्घकाय ये श्रस्थिपश्चर व पापाए। उशेप होते हैं वे जन हा श्रधिक प्राचीन श्रमुमान किये जाने हैं। इससे यही सिख होता है कि पूर्वकान में प्राणी टीयकाय हुआ करते थे। धीरे धीरे उनके शरीर का हास होता गया। यह हास कम श्रमी भी प्रचित्त है। इस नियम के श्रवसार जितना श्रधिर प्राचीनकान का मनुष्य होगा उमे उतना ही श्रधिक दीर्धकाय मानना न केवल युक्तिमगत ही है, कि तु आपद्यक है। प्राणीशास्त्र का यह नियम है कि जिस जीव का मारी शारिरिक परिमाण होगा उतनी ही दीय उसरी आयु होगी। प्रत्यत्त में भी हम देखते हैं कि सूक्ष्म जीवी सी आयु यहत श्रत्परा न होती है। जन्म के बोडे ही समय पश्चान् उनका शरीर श्रपते उत्हृष्ट परिमाख को पहच जाता है ख़ौर वे मृत्य को प्राप्त हो जाते हैं। ज्यो ज्या प्राणी का शरीर यहता है उमनी श्रायु भी उमी के श्रतुमार बढती जाती है। हाथी सन जीने में बडा है इसमे उसकी श्रायु भी मन जाता में बड़ी है। वनस्पिनयों म भी यही नियम है। जो बुन्त जितना श्रिधिक निशाकाय होता है उत्रे ही श्रविक समय तक वह फ़ाता फलता है। बट बृत्त सन वनस्पतियों में भारी होता है अतएन उसना श्रस्तित्व भी अन्य सन वृत्तों की अपेत्ता श्रविष्ठ काता तक रहता है। श्रव यह प्रकृति के नियमानुकूल व मानगीय झान श्रीर श्रनुभन के श्रनिरुद्ध ही है जो। जैनपराण यह प्रतिपादित करते हैं कि प्राचीन काल के श्रति दोर्पेकाय पुरुषो की श्राय श्रति दीर्घ हुश्रा करती थी । इसके निरुद्ध यदि जैनपुराण यह वहते कि प्राचीनका न के मनुत्य दीर्घकाय होते हुए श्रह्मायु हुआ करते थे, या अस्य काय होते हुए दीर्घायु हुन्ना करते थे तो यह प्रकृति विरुद्ध न्त्रीर त्र्यनुभव प्रतिकृत वात होने के पारण श्रविद्वसनीय कही जा सक्ती थी।

तीमरा शकास्पद निषय भेगमुमि श्रीर क्मेमुमि के त्रिपरिवर्त्तन का है । जैनपुराएों में कथन है कि पूर्वेकान में इसी होज के निजासी सुरत से जिना श्रम के कान थापन करते थे । उनकी सब प्रकार की श्रावश्यकतार्थे क्लयुक्तों से ही पूरी हो जाया करती था। श्रम्तुं श्रीर युरे का कोई भेद नहीं था। पुएव श्रीर पार दोनो की मिन प्रश्निया नहीं थीं। ध्यक्तिगन सम्पत्ति का कोई भाज नहां था भिरा' श्रीर 'लेस' ऐसा भेदमाज नहीं था। यह श्रयस्था

<sup>\*</sup> न्य — भंभी हान हो म ताः ६ ११ ३१ प प्रयाग सं निक्तन वाल 'मास्त म ध्यमेरिक वा क्य समाचार है कि वहा पर क ध्यादमी क पेर का निष्ट मिला है निवकी एक अगुली स तुस्सी आपुत्ती को दूसी २०वीन है। वह ध्यान्मा पाच कराट वशका पुराना माना जाता है। "वमक मं जो परिता को वही वही खब गाहताय बनायी है बया यह म्सकी सत्यना का प्रत्यन्त नमूना नहीं है १ (जीतिस्स वश ३३, घंट ५ एन्ड ३५)

हुत प्रकरण म यह भा जानना श्रावन्यक है कि समाचीन काल म ७॥ से ८ मील का १ मोतन माना नाना था।

<sup>(</sup>इंग्वे-'हिन्दा कियकाप' भाग १३, पृष्ट ६४ में 'परिमाण शब्द )

भोगभूमि की थी। क्रमशः यह अवस्था बदली। कल्पवृत्तों का लोप हो गया। मनुष्यों को अपनी आवश्यकताओं की पूर्ति के लिये अम करना पड़ा। व्यक्तिगत सम्पत्ति का माव जागृत हुआ। कृषि आदि उद्यम प्रारम्भ हुए। लेखन आदि कलाओं का प्रादुर्भीव हुआ,

इत्यादि । इस प्रकार कर्मभूमि का प्रारम्भ हुआ । शुद्ध ऐतिहासिक दृष्टि से विचार करते पर ज्ञात होता है कि इस भागभूमि के परिवर्तन में कोई अस्वामाविकता नहीं है । बल्कि

पर ज्ञात हाता हा क इस भागभूमि के पारवतन में कोई अस्वामाविकता नहीं है। बिल्क यह आधुनिक सभ्यता का अच्छा प्रारम्भिक इतिहास है। जिन्होंने सुवर्णकाल (Golden age) के प्राकृतिक जीवन (Life according to Nature) का कुछ वर्णन पढ़ा होगा वे समम सकते हैं कि उक्त कथन का क्या तात्पर्य हो सकता है। आधुनिक सभ्यता के प्रारम्भ-काल

में मनुष्य अपनी सव आवश्यकताओं को स्वच्छन्द वनजात वृत्तों की उपज से ही पूर्ण कर लिया करते थे। वस्तों के स्थान में वल्कल और भेजिन के लिये फलादि से तुम रहने वाले प्राणियों को धन-सम्पत्ति से क्या तात्पर्य ? सव में समानता का व्यवहार था। मेरे और तेरे का भेदभाव नहीं था। क्रमशः आधुनिक सभ्यता के आदि धुरंधरों ने नाना प्रकार के उद्यम और कलाओं का आविष्कार कर मनुष्यों को सिखाया। जैनपुराणों के अनुसार इस सभ्यता का प्रचार चौदह कुलकरों द्वारा हुआ। सव से पहले कुलकर प्रतिश्रुति ने सूर्य चन्द का ज्ञान मनुष्यों को कराया। इस प्रकार वे ज्योतिष शास्त्र के आदि आविष्कर्ता

अन्य कलाओं का आविष्कार किया व सामाजिक नियम द्राड-विधानादि नियत किये। जैन पुरागों ने इस इतिहास को यदि विचार किया जाय तो, सचमुच बहुत अच्छे प्रकार से सुरिच्ति रक्खा है।" क्ष इतिहास के विहास विद्वान का मन्तव्य लीजिये—"इतिहास के महत्व को

ठहरते है। उनके पीछे सम्मति, चेमंधरादि हुए जिन्होंने ज्योतिष शास्त्र का ज्ञान बढ़ाया,

मुलाकर कोई भी राष्ट्र या जाति जीवित नहीं रह सकती। जैनाचार्य इतिहास के महत्व से अवज्ञात रहे हैं। जैन वाङ्मय में 'प्रथमानुयोग' का श्रस्तित्व इसी वात का द्योतक है। कितु कहा जा सकता है कि कथात्रों श्रौर जनश्रुतियों को वास्तिवक इतिहास कैसे माना जाय? यह शङ्का तथ्यहीन नहीं हैं, कितु किसी राष्ट्र या जाति के इतिहास को प्रकट करनेवाली कथात्रों श्रौर जनश्रुतियों को यदि एकदम ठुकरा दिया जाय, तो फिर उस राष्ट्र या जाति का इतिहास किस श्राधार से लिखा जाय? श्रुतएव श्रेयोमार्ग यह है कि इतिहास-विषयक कथाश्रों श्रौर जनश्रुतियों को तवतक श्रस्वीकार न करना चाहिये जवतक कि वह श्रन्य स्वाधीन-साची—शिलालेख श्रादि से श्रसत्य सिद्ध न हो जाय! वस जैन कथाश्रों जनश्रुतियों या श्रन्य परम्परीण मान्यताश्रों को जैन जाति के इतिहास लिखने में मुलाया नहीं जा सकता!" 'ए

<sup>+</sup> देरों'—'जेन इतिहासकी पूर्वपीठिका'। ां देखें'—'सजिस जेन इतिहास' द्वितीय भाग, द्वितीय खँगड का प्राक्रथन।

विद्य इतिहास निर्माता को किसी भी राष्ट्र सवधी रह्मलान्द्र प्रामाण्क व्यविकत इतिहास निर्माण के लिये मिन्न मिन्न क्षान में मिन्न मिन्न माना भी मिन्न मिन्न मिन्न मिन्न के लिये मिन्न मिन्न किन्न मिन्न मिन्न सिन्न सिन्य सिन्य यो पुराण अथवा कथा साहित्य वा व्याव्यय हो नहीं, विल्ह्य अभिवाय्य है । उन पुराणा से तन्यालीन शी-स्वमान रहन सहन नीति-रम्म, उपज्ञ नीति और आचार, ब्राह्मर, सामाजिक सङ्गठन, प्रमत्नि, शासन पहनि, व्याह, आर्थिक शिति, व्यापार और उनके मार्ग, सिन्नके, शित्य और चिन्नका, संभ्यता, साहित्य प्रगति, दिनवर्या, उच्च नीच जातियो की श्रवसा शानि वातों का श्रव्या पता चल जाता है । इस श्रानित्राय्य नियमानुसार एक सच्चे जैन इतिहासस के लिये भी जैनपुराणो वा श्रय्यत वरना बहुत श्री श्रावस्यक हो जाता है । तमी वह एक सवागीण प्रामाणिक जैन इतिहास तंयार वर सकता है । उद्यत के तिये मगव्याजनमनहत आदि या पूर्वपुराण वो श्री लोजिये । जय कोई विचारशोल निवान सुक्सहि से उम पुराण का स्वाध्याय करता है तन तन्यालीन शीन-स्वमान, रहन-महन, श्राचार व्यवहार सीति रसम आर्थि समी वार्त उनके मन्नो क सामने नाचने लाती हैं ।

कुळ व्यक्तियों का स्थाल है कि प्रथमातुयोग छथीत कथासाहित्य में वर्णित कथाओं की रूप रेखा प्राय एक सी है। परतु इस समय में उन लोगों को सममना चाहिये कि हिंसा, असता, चोरी खादि महापामें से होने याली महती हानियों को दिगावर खिंहसा, सत्य, अचौर्य धादि नियमा की खोर सजुनर इश धर्म, हादरा अनुप्रचा आदि र मृलक आत्मो नित वी शिहा दना ही उन कथाओं का एकमान उदेश है और उन कथाओं ने इस ध्यान्श उदेश का मती माँति निर्वाह मी रिया है। कथा साहित्य पर किया जानवाला एक खाहेप और है। यह यह है कि समुद्र, पर्नवादि वा वर्णन, प्रचुर माना में शृहारादि रसा वा कथन आति। इसका उत्तर यह दिया जाना खतुनित नहां होगा कि जिस ममय जैसा राष्ट्र रा वातान्त्र परत्य है, उमी गतावरण क खानुत्व तक गिनाण होया है। अन्यया वह साहित्य को निमाण होया है। अन्यया वह साहित्य को कोश्रय नहीं हो सकता। जैस खाजनल राष्ट्रीय मानोत्यादन सावित्य को उद्य स्थान मिता रहा है, उसी प्रकार उस जमान म पूर्गेक साहित्य वा वीतराणे, परिषद्गरित मुनिया को भी निनदा हो पस ही बोतानाला था। इसीनियं वीतराणे, परिषद्गरित मुनिया को भी निनदा हो पस ही बोतानाला था। इसीनियं वीतराणे, परिषद्गरित मुनिया को भी निनदा हो एस ही साहित्य का निर्माण करना खानिवाय हथा।

श्रासु, श्रव प्रस्तुत लेख यहीं पर समात्र किया जाता है। टमरे लय म इस जिपय म इस श्रीर प्रकारा डाना जायगा।

# श्रकणकेल्गोल के शिलालेकों में मौगोलिक नाम

[ लेखक--श्रीयुत वा० कामना प्रसाद जैन. एम० छार० ए० एस० ]

### (क्रमागत)

मृझवाडि—गङ्गमगडल ४५, ५३, १४४ आदि। गङ्गवंश के राजाओं द्वारा शासित प्रदेश। वतेमान मैसूर राज्य का बहुमाग इसके अन्तर्गत था। इसकी सीमायें उत्तर में संभवतः कृष्णा एवं तुझमड़ा निद्यों, उत्तर-पूर्व में नोलम्बवाहि, दिल्ण में कोंगुदेश और पश्चिम में बनवासि एवं पुन्नाडदंश (दिल्ण पश्चिमी मैसूर) तक विस्तृत थीं। इसी प्रदेश में श्रुतकेवली भद्रवाहु अपने मंच-सिहन विचरे थे। अवण्येलोल की गोम्मटेज्यर मृति मी इसी प्रदेश में अवस्थित है। गङ्ग और होय्सलवंश के राजाओं के शामनकाल में इस प्रदेश में जैनधम उन्ति की चरम सीमा पर था।

गङ्गवती १०६, कर्णाटक देश मे एक श्रच्छा नगर था। (श्रीमत्करण्णीटदेशे जयित पुरवरं गङ्गवत्याख्यमेतन् ..) यहां के माणिक्यदेव के पुत्र मायण्ण ने वेल्गील के लिए दान दिया था।

गङ्गसमुद्र सरोवर ५६, ९२, १०६, १२४। यह सरोवर अवग्यवेल्गोल में था ऋौर शायद वहीं अवतक मौजूद है।

गङ्गसमुद्रम्राम ५३, ८८, ८९, १४४. ४८६। गङ्गवाहि का एक प्राम, जो गोम्मटेश्वर के लिये दान किया गया था।

गुडघटिपुर ४०४, संमवतः मैस्रदेश में था।

गुर्जरदेश ३८, १२४, १३०, ४९१। गंगवंशी राजा मारसिंह ने राष्ट्रकूट-नरेश कृष्णराज (हतीय) के लिये गुर्जरदेश को विजय किया था। उपरान्त होय्सल नरेश वीर वहाल ने मी गुर्जरदेश पर अपना अधिकार जमाया था। यह देश वर्तमान गुजरात प्रतीत होता है। कहते हैं कि गुर्जर नाम की एक जाति पहले पंजाव में रहती थी। वहीं काठियावाड़ के उस माग मे आ बसी, जो आजकल गुजरात कहलाता है। ह गुन्त्सांग नामक चीनी यात्री ने गुर्जरदेश को सुराष्ट्र से १८०० ली दूर उत्तर पूर्व में और उज्जैन से २८०० ली की दूरी पर उत्तर-पिश्चम में स्थित वतलाया था। ९वीं शताब्दि के शिलालेखों में गुर्जरराष्ट्र अजमेर और सांमर से उत्तर में कहा गया है। (किनधम, एन्शियेंट जॉगरफी ऑव इंडिया, नोट, ए० ६९७) यह उत्तरीय गुर्जरदेश का द्योतक है, क्योंकि इस समय गुर्जरदेश दो मागों मे

विमक्त हो गया था । उत्तरीय प्रनेश की राजधानी मीनमाल थी श्रीर द्विल गुजरात की राजधानी नाहीपुरी (नाहोद) थी । (बम्बई प्रात के प्रा० जैन म्मारक पृ० १७४)

गेवसोप्ते ९७, ९९ १००, १०२, १३४, १३५, ३३४। वस्त्रई प्रान्त के उत्तर कन्नड जिले में हीन्नावर तालुका है। उसी में गेरसीप्पे माम है। सन् १४०९ से १६१० ई० तक यहाँ पर जैनी राजाओं ने राज्य किया था। तन गेरुसोप्पे जैनधर्म का केंद्र था। लीग क्हते हैं कि उन दिनो वहाँ एक लाख घर श्रीर ८४ जिनमदिर थ। श्रव भी कई मदिर श्चारोप हें, जिनमें चौमुखा जिनमदिर', 'महावीर स्त्रामी का मदिर' श्रीर 'नेमिनाथ स्त्रामी का मदिर' उल्लखनीय हैं। (ब० प्रा० जै० स्मा० १३ ) गेरुसोप्पे के राजा श्रीर प्रजा-सभी जैनधर्म्म के अनन्य मक्त थे। चौदहवीं श० के मध्यमाल में यहाँ के धनिक सेठों ने अपनी लक्ष्मी का सदुपयोग वान धर्म में देकर किया था। तमी से गेरसोप्पे का नाम धर्मक्षेत्र में चमक गया। तव यह नगर तुलबदश में गिना जाताथा। इसके शासक भी तुलबन्श के निवासी थे। 'वर्द्ध मानवभदि' के शिलालेख में गेरुसोणे को नगरीनेश का मुखनेसर कहा है। यहाँ के प्रख्यात प्रमुख जैन नेना रामण् थे। वह सोमण् दहनायक के पुत्र थे। उनके भाइ कामण् दहनायक थे। तुल्वनेशान्तर्गत चदाबुर मे एक वसपदेव राजा राज्य करते थे। सोमए उन्हों के सनापतियों में से एक थे। सोमण एव उनके पुत्र रामण चत्रियकुलोतपन्न थे। इस लेख में यहाँ के श्राधवासियों को 'जैनमार्ग जलनिधि-सम्वर्द्धित पूर्ण चट्ट' बताया है। इन्हां माण्य होन्नपसेट्टि भी थे जो रामण के रिश्तदार थ। हो नपसेट्टि ने वर्द्ध मानवसिंद के निए दान किया था। गेरुसोप्पे में योजनसट्टि भी प्रसिद्ध थे। इनकी पत्नी रामक ने श्रानन्त तीर्ध चैत्यालय निर्मापित कराया था । अपने सद्गुर्णों के लिये यह महिला प्रसिद्ध थीं श्रीर निरन्तर चतुर्विध दान दिया करती थीं। सन १३९२ में उनकी मृत्यु होने पर उनकी निपधि वर्द्ध मान रमिद के पास बनाई गई थी। चौदहवों शतािर क श्रतिम पार में गेरुसीपे के दी श्रेष्टिपुत्र (१) श्रजण श्रोर (२) कलपश्रेष्ठी प्रसिद्ध थे । श्रजण बलपश्रेष्टी के पुत्र थे । उनकी माना का नाम मामास्या था श्रोर स्ट्रपश्रेष्टो के पिता श्रोजमा थे। घनशीस्यति देशीगण के म० सीतिशीर्त के शिष्य त्वेन्द्र मृरि इनके गुरु थ। तन श्रेष्टियों ने नगरकेरियसिंद में मुडेजिन (1) की प्रतिमा निर्मित करा कर स्थापित की थी। १७ वी श० क श्रारम में गेन्सीपे की रानी शान्तलदेवी थीं। यह योग्मणसेट्टिकी पुत्री था। उनके पति का नाम हैवरुणरस था। हैवएणुरस के पिता मगराज नरेश थे। शा तादेनी जैनधम की परम श्रद्धाल रमणी रत्न थीं। उद्दाने सन् १४०५ व रागमग समाधिमरण विया था। मंगराज के बहुनोई पद्माग्ग्रस थ जिन्होंने पाद्मनाय भगवान् की वृत्रा श्रीर मिटर के जीर्णाद्वार क लिये दान दिया था। यह दान उन्होंने श्रपनी स्वर्गतासी रानी तना देवी के शांतिसाम के लिए

विया था। सन् १५२३ ई० में गेरुसोप्पे के उल्लेखनीय शासक इम्मिंड देवराय श्रोडेयर थे। वह भैरवाम्या के पुत्र थे। उनके पिता पाएड्यराज थे। यह राजा जनप्रिय देवभूप नाम से प्रसिद्ध थे। शिलालेख में इन्हें नगरी (म्बर्धात् गेरुमीप्पे), हैव, तुल् कोङ्कण म्वादि राज्यों का शासक लिखा है। इन्होंने सन् १५२३ में लक्ष्मणेडवर की शंख जिनवस्ति के लिए भूमिटान दिया था। एक शिलालेख में देवराव को चेमपुर पर राज्य करते हुए बताया गया है. जिसमें प्रकट है कि गेरुमोप्पे का ख्रपर नाम चेमपुर मी था। गोवर्द्ध निगरि के शिलालेख मे गेरुसोपे त्यौर उसके निवासियों का विशेष वर्णन मिलता है। जैनधर्मेषरायण वहाँ के अधिवासियों ने गेरुसोप्पे को समृद्धिशाली ख्रीर सुन्दर वना दिया था। उस शिलालेख में लिखा है कि "महापद्महप जम्बूद्वीप के दक्षिणपार्क्व में मरनक्त्र हैं। उस भरतकेत्र में पश्चिमीय समुद्र के पूर्वीय तट पर विशाल तौलवटेश हैं। उस देश की श्रम्बूनदी के दिस्रण किनारे पर श्रीपुंडू की तरह चमकता हुआ नेमपुर है। यह नेमपुर मानो इन्द्र का दूसरा नगर है। उसमे चमचमात गोपुर, सुन्दर जिनालय, योगिजनो के श्रावास, राजाश्रो के महल और विशको की गृहपक्तियों अतीव शोसा पाती हैं। उस चेमपुर में जनसमृह निरन्तर दान और धर्म की आराधना में लीन रहता है। वहाँ गुरु और यतियों के संघ विराजमान हैं —कविगणों, विद्वानों ख्रौर ख्रसख्य भच्योत्तमों से वह नगर भरपूर है। भला वतात्रो तो गेरुसोपे के समान संसार में कौन-सा नगर भुवन-विख्यात हैं ?" निस्सन्देह ञ्राज भी हम कह सकते हैं कि गेहसोणे की समता करना प्रत्येक नगर के लिये सुगम नहीं है। राजा इम्मिडि देवराय ने यहाँ पर शान्तिनाथ भगवान् की वह प्रतिमा निर्मित कराई थी. जो ञ्राजकल मद्रास-म्युज़ियम में रक्खों हुई हैं। इस मूर्तिलेख से प्रकट हैं कि राजा देवराय एक महान् साहित्य-रसिक भी थे। इन राजा को ऋपने राजश्रेष्टी ऋम्बवन पर यड़ा गवे था। ऋम्ववन के पूर्वेज कामेय टंडनायक चंदावुरु के राजा, कामदेव के सेनापित थे, उन्हीं इंडनायक की सन्तित में अम्ववन से पहले योजनश्रेष्ठी, नरसन नायक, मावु गौड़ श्रौर योजनश्रेष्टी (द्वितीय) उल्लेखनीय हुए हैं। गेरुसोप्पे में योजनश्रेष्टी ने अनन्तर्नाथ जिनालय वनवाया था, नरसन ने मागोडु में पाइवेनाथेश्वरवस्ति निर्माण कराई थी; मावु ने वन्कन-विलल में एक चैत्यालय वनवाया था और योजनश्रेष्ठी (द्वि०) ने गेरसोप्पे में नेमीइवर का दो-मंजिला चैत्यालय निर्मित कराया था । इन्हीं के एक रिक्तेदार भट्टकल के सेट्टियों में सिरमौर प्रसिद्ध कञ्चाधिकारी (?) थे, जिन्होंने भी एक चैत्यालय वनवा कर पुराय-संचय किया था। अम्बवन सिट्टि के पिता नागप्पश्रेष्टी द्वि० थे। इनका ननिहाल योजनश्रेष्टी के यहाँ थी। अग्यवन की पत्नी देवरसि भो उन्हीं की तरह धर्मात्मा थी। एक दिन यह दम्पत्ति जिनवंदना के लिये गेरुसोप्पे के नेमिजिनचैत्यालय मे गए। वहाँ उन्होंने अभिनव समन्तमद्र मुनि से धर्म का स्वरूप सुना। उसी समय उन्होंने यह निश्चित ाकया कि वे अपने पितामह, योजनश्रेष्ठी,

द्वारा निर्मित नेमीदगरवित के समज्ञ एक मानस्तम प्रनत्रा कर पुरुयोपार्जन करेंगे। वे घर गवे श्रीर अपने माइया, मोटलसेट्टि श्रीर महिसेट्टि, एन श्रन्य सन्धिया स परामर्श दिया। तत्र व होंने श्रपनी इच्छा देतराय भूप पर प्रस्ट की । देवभूप ने उनसी इन्छा को सराहा स्त्रीर सपसहित आज्ञा दी। एक गुम दिन को उस पुएयकार्य का मुहुत हुआ और नियतकाल में धातु का मानस्तम बनता कर व्यन्यवनसेट्टि ने व्यपनी अभिनापा पूर्ण की। देवरसि से उनके तो पुत्रियाँ हुई । एक का नाम पद्मारसि न दूसरी का देनरसि रक्ता गया। जिस दिन यह युगन उन्यार्थे पैदा हुई उसी दिन शुभ योग जान कर वह धातुमय मानरतम चैत्यालय के सम्मुख स्थापित क्यागया। मानस्तम पर उहींने कन्यायो क क्द के बराबर डॅंचे सुवर्णाक्चश भी चढाय । लेख में इम मानस्तभ को धर्मनौका के लिये पतार बताया है स्त्रीर धमरूपी छत्र का न्ड कहा है। श्रमिनत्र समन्तमद्रमुनि के उपनेश से वह बनाया गया था। श्रम्पत्रनश्रेष्ठी प्रभृति जैनी श्रावको द्वारा उस समय जिनधर्मकी महत्ता सर्वोपरि स्यापित की गई थी। मालूम होता है, वैष्णवमत के श्रेष्टिया स इनकी स्पर्छा चलती थी। परतु १६ वों शतान्दि के मध्य में जैन धनिकवन गेरुसीले में ऋत्यधिक प्रमावशाली मिलता है। श्रवखनेन्गोन का गेरुसोप्पे में पुराना सन्याध रहा है। वहाँ के शिनालेख भी गेरुसोप्पे में जैनधम की प्रमावना को स्पष्ट करते हैं। सन १४१२ ई० में गेरुसोणे क गुम्मटण श्राप्तक श्रवण्येल्गोल को श्री गुम्मटनाथ के दर्शन करने क निये गये थे। वहाँ उहाने कड़ मदिरों का जार्लोद्धार कराया था श्रीर श्राहारदान की व्यवस्था भी थी। सन् १५३९ इ० में ऐसे ही चार उनाहरण मिनते हैं। इनमें विशेषता यह है कि गेरुसोप्पे के चबुडि ब्यादि श्रेष्टियों का रुपया कम्मय्य प्रभृति लोगे। पर चाहिय था, वह इतने धर्मात्मा थ कि उहाने श्रपना कर्ज मार करके उनस कहा कि वह उस रूपये को धर्म कार्य म व्यय कर है। इन कजदारा में एक मानी भी था, उसने भी दान दिवा था। यह दान सभवत उस हपोंपनन में कराये गये होंगे, जिसका अनुमन गेक्सोपे के जैनिया को उस समय हुआ होगा, जब उनके राजा इम्मडि त्यराय ने श्रवण्येन्मोलस्य गोम्मटेश्वर का महामस्तकाभिषेकोत्सय कराया था। यह श्रमिपेक समवत सन् १५३९ ई- में कमी सम्पान हुआ था। श्रपन हुपे को प्रकट करने हे निये ही गेहमोप्पे के चुडिश्रेष्टिने श्रामावेल्गोल के श्रापने कर्जनारी पर रूपया माफ उरके उम धर्म में लगवाया था। गरज यह कि गेहसोप्पे के श्रानक-राजा और सठ-गनी जैनधम प्रभारना क निये उद्यमशील रहते थे। यह धर्मवीर श्रीर टानवीर थे। उनमें श्रीर मामन्त चित्रय ये श्रीर श्रेष्ट्री लोग विखर् थे, परतु फिर भी उनमें परस्पर विजाह सम्बाध होते थे। ये सब ही गेरसोप्ये को जैनधर्म का सुदृढ 'गर' बनाने में रस लेत थ। वहाँ की महिलायें उनक इस उत्साह को खून ही बटाताथा। आवकों के समान ही गेहसीचे के जैनगुरु की प्रत्याति ख़ौर प्रमावशालों थे। जनमाधारण में वह धर्म-द्रव्य में ख़िक्कि सम्पित्तशालों होने के लिए मी प्रमिद्ध थे। गेरुमोणे के ब्रीगुण्मद्रदेव के शिष्य श्रीवीरसेनदेव ने सन् १५८३ ई० मे रानिवास के सरदार चेन्नवीर ख्रोडेयर से ३२ वराह मूल्य का एक ख़ेत खरीटा था। उन्होंने ही सन् १५८५ ई० में भी हो खंत ख़ार इन्हों सरदार से खरीटे थे। यह ख़ेत क्यों खरीटे गये, यद्यपि इसका उत्तर स्पष्ट नहीं है, परंतु ख़तुमान यही है कि जिनमिन्दरों की पूजा ख़ार दानशाला के ख़बे की पूर्ति के लिये यह खेत खरीटे गये थे। उस समय मिन्दरों की व्यवस्था का भार जैनाचाय्यों पर श्रा पड़ा था—ये ही मिन्दरों के सर्वेसवा प्रकट होते हैं। इन श्राचार्थ्यों के श्रपने गण होते थे ख़ार उनमे टिगम्बर साधुख़ों के साथ धमेचर्चा हुआ करती थी। गेरुमोणे के मुनिगण खोगागम की चर्चा करते एक लेख में बताये गये हैं। वादीमकेसरी विद्यानन्द स्वामी ने उन मुनियों के समृह में जाकर धमेचर्चा में विशेष माग लिया था, मानें वह उनके गुरु ही थे। विजयनगर साम्राज्य-काल में वादी विद्यानन्द ख़पने सानी के एक ही गुरु थे। गरज यह कि गेरुसीप्पे ख़पने समय में हर तरह से एक जैनकेन्द्र था। ख़ाज मी वहाँ पर चार दर्शनीय जैनमिन्दर अपने पूर्व वैमव को बतलाने के लिए शेप हैं। (देखे।—

गोगाूर ३८; मारसिंह ने यह नगर जीता था।

गोटावरो नदी ५९; दित्तग्मारत की नदो।

मेडियावेज जैनिजम, पृ० ३३९—३५० श्रीर ३७२)।

गोम्मटपुर या गोम्मटतीर्घ ९२ १२८,१३७,१३८,४८६,२२६,अवणवेल्गोल का श्रपर नाम।

गोल्लदेश ४०, ४७, ५०, इस देश के राजा गोल्लाचार्य्य नामक दि० मुनिराज हुए थे। (गोल्लाचार्य इति प्रसिद्ध-मुनिपोंऽभूद्रोल्लेशाधिपः।)

गोविन्द्रवाडि २४, ५३, ४८९ : श्रवणवेल्गोल के पास था ।

गौड या गौल देश, १२४, १३०, १३८, ४९८; होय्सल वंश के राजाओं ने इस देश को जोता था।

घट्टकवाट, १३८, विष्णुवर्द्धन होय्सलनरेश ने इस नगर को नष्ट किया था।

चक्रगोट्ट दुर्ग ५३, ५६, १३८, होय्मलनरेश विष्णु व नरिमह ने इसे मस्म किया था।

चामगृह १२४, चंद्रमौलि मंत्रिवर ने जो प्राम दान दिया था, उसकी सीमा मे यह मी एक प्राम था।

चिक्र्र १६२, यहा के सर्वनन्दी व वसुरेव मुनि प्रसिद्ध थे। चिक्केचेट्ट ४११, श्रवण्वेल्गोल को चन्द्रगिरि पर्वत का कन्नड नाम है। चिक्रदेवराजकल्याणिकुगड, ८३ श्रवस्पेन्सोल का कुड है।

चित्तर २ ऋदयरनाड (राष्ट्र) में था जहाँ मौनिगुरू की शिष्या नागमित ने समाधिमरण किया था।

चेद्विरिद्रग ५३, १३८, १४४, ४९३ , होयसल राजात्रों ने इम पर ऋधिशार किया था।

... चेरदेश ३८, १३८, होयसलनरेश नरसिंह ने यह नेश जाता था। चेरवश के राजाओं द्वारा अधिकृत देश 'चेरन्श' था। श्वशोक के लेखों में इस वश क राजो का उस्लेख 'केरलपुत' के नाम से हुआ है। यह पाड्यदेश के उत्तर में था। यूनानी लेरानों ने इसका उल्लेख 'चेरेबोध' नाम में किया है। यह देश पालपाट के श्रारपार सेलम व कीयन्वत्तर जिलों में फैला हुआ था। दूसरी शतान्दि में इसके चार माग ये, (१) श्ररयम् (२) परम्बुनाहु (३) श्राजी (४) कोहिमनव। महुरा (पाएडेन्स) से एक वडी सडक चेरदेस की श्राई थी। ह्युन्त्भाग के समय में चेरतेश पर पाड्यनरेश का श्रधिकार था।

चोलदश ३८, ८१, ९०, १२४, २३०, ३६०, ४८६, ४९१, ४ ९, ५८०, होयसलनरेशों ने इस देश पर कई बके ऋधिकार किया था। लख न० ८९ म होयुसल नग्श वीरनरसिंहत्व "चोनराज्य प्रतिष्ठाचार्या" कहे गण हैं। इसी नेश के राजनशज 'काहास्व' नरेश जन धर्मानुवायी थे। ऋशोक के लेखों में चौलनेश का उस्लेख हुआ है। कृष्णानदी के मुहाने से पूर्वीतट के आगे दक्तिण होलिन्श (रामनद जिमींदारी) तक यह दश फैला हुआ था। चरगपुर उसकी राजधानी थी, जो वर्तमान की जिचनापिंह है। पुहर (कावेरीपट्रण) श्रीर काचि मी इस देश के प्रमुख नगर थे।

चोलेनहृद्धि ग्राम, १०७, गोम्मत्नाथ की पूजा के लिए जो वेक नामक प्राम मितवर चद्रमौलि की पती आचलदवी ने दान रिया था , उसकी सीमा में यह माम था ।

जन्नवर प्राप्त १३७, १३८, मन्नी हकराज न सबस्रोरु नामक ग्राम दान किया था। उसी की सीमा में यह प्राम था।

जिननायपुर ४०, ८३, १३१, ४६०, ४७८, यह श्रवस्पित्नोन से एक मील उत्तर की क्रोर है। इस होय्सल नरेश विष्णुवर्द्ध न वे सेनापित गगराज ने शक स० १०४० के लग मग बसाया था। यहाँ शान्तिनाथवस्ति शिल्पकारी का बड़ा ही सुद्र नमृना है। मैसूर मर में यह मदिर दर्शनाय है। इसके जार्शाद्वार की आवश्यकता है।

निश्नन्नहृत्ति प्राम, ८३, कृष्णुराज श्रोडेयर ने इस प्राम का दान किया था। जीजापेट ४०४, कोई स्थान था।

टकरेश ५४, सम तमद्रस्वामी ने जिन देशां में बाद भेरी वजाई थी, वनमें यह भी एक था। पजान को पहले ठक या रद्ध कहते थ।

तच्चूर प्राम ४४० ; बेल्गोल के मठ से सम्बन्धित था।

तज्ञनगरम्—तज्ञपुरी, ४३६, ४३७, ४४१ : यह वर्तमान का तन्त्रोर (Tanjore) है। शक सं० १७८० के उपर्युक्त तीनों लेखों से प्रकट है कि यहाँ के श्रावकगण श्रवणवेल्गोल की वन्दना के लिये जाते थे और वहाँ के भट्टारक म॰ की विनय करते थे। वहाँ उन्होंने तीर्थक्करों की प्रतिमायें भी प्रतिष्ठित को थो। यहाँ के श्रावक अनन्त चतुर्वशी श्रादि वत भी किय करते थे। अनन्तव्रत के उद्यापन में श्रावक शक्तिर ने वृपमादि पहले के चौदह तीर्थंकरों की प्रतिमायें प्रतिष्ठित कराई थी।

तदृर्गर, २४; यह स्थान गंगवाड़ि में था।

तरिहिल्लि प्राम, १३८; हुल्लराज ने जो एक प्राम दान किया था, उसकी सीमा का प्राम था।

तलकाडु वा तलवनपुर ४५, ५३, ५९, ९०, १२४ आदि। गंगराजाओं को राजधानी कावेरी-तट पर थी, परन्तु ११वी श० के प्रारम में चोल नरेशों के अधिकार में आ जाने से गंग-राजधानी नहीं रही थी। राष्ट्रकूट-राजकुमार केम्बच्य जब यहां पर थे, तब उन्होंने जैनाचार्य को एक प्राम मेंट किया था। महासामन्त श्रीविजय ने यहाँ पर एक मन्य मंदिर निर्मित कराया था—उक्त दान इसी मिद्र के लिये दिया गया था। गद्गराजाओं के अतिरिक्त होय्सल वंश के राजाओं का सम्पर्क भी तलकाड से रहा है—दोनों वंशों के राजाओं ने जैनधम के लिये अनेक दान दिये और धर्मकार्य किये थे। होय्सलराज के सेनापित, सम्यक्त्वचूडामिए। श्रीगद्गराज ने सन् १११७ ई० में चोलों को तलकाड से मार मगाया था। चोलराज से होय्सल नरेश ऐसे रुष्ट हुए कि उन्होंने तलकाड को जला कर चोलों का नाम-निशान मिटा दिया।

(क्रमशः)

### तार्किक प्रभाचन्द्राचार्य की रचनाएँ

[ लेसक—श्रीयुत सुमेरचद्र दिवामर जैन, "यायतीर्थ, शास्त्री, बी०ए०, एल् एल०बी० ]

£ि चिन सस्क्रन-साहित्य की शोभा बढ़ानेवाल विद्वाना म श्राचाय प्रभाचन्द्र का नाम, उनके बनाये प्राय प्रमेयकमलमात्वर्ड, न्यायङ्गमुद्दनन्द्र के कारण प्रिशेष मान्य हें। इस नाम के धारक श्रीर भी निद्वान हुए हैं, जल प्रमाच द्र नाममात्र वेदा कर सहसा किसी रचना की प्रमेयकमलकार की मानना निद्वानों को तननक श्रमाष्ट्र नहा होता, जबतक कि वे उस रचना में प्रमयकमलकार के पाडित्य की मनक का दर्शन न कर लें।

समाधितत और रज़करडआवकाचार की सस्तृत में टीका कि हो प्रमान द्वाचाय्ये ने की है। इन टोनों टीकाआं में समान शैली आिन को देराकर पिएडत जुगलिक्शोर जी सुरत्यार इस सही नतीजे पर पहुँचे हैं कि दोनों के टीकाकार जुरे जुर नहां है। इसीलिये व लियते हैं— 'मुक्ते इस निषय में कोई सदंह नहां माल्यम होता कि यह (समाधितत) टीका उन्हां प्रमाच द्वाचार्य की यनाई हुई है, जो कि रज़करडआवकाचार की टीका क क्ला हैं, दोनों की प्रतिपादनशैती, कथन करने वा दम और साहित्य की दशा एक जैसी माल्यम होती है।' किन्तु यह वात स्वीकार करने में लोगों को मक्षेच होता है कि उन दोनों टीकाओं के रचियता प्रमेयनमलकार हैं। इस प्रधां के हुई अप्रतरण नीचे वते हैं, जिनम प्रवीत होता है कि दोनों टीकाएँ प्रमेयकमलकार की ही हैं।

समाधित प्रयोज १ म लिया है

श्रोपुरमपादस्यामा सुमुज्ञ्णां मोत्तस्यरुपचोपदर्शयितुकामो निर्मित्रत जास्त्रपरिममा स्थादिक कलमभिलपविष्ठदेवताचित्रेय नमस्कर्वनाह ।

न्यायकुमुद पेज २ देरियये

तत्र शास्त्रस्थादा शास्त्रकारो निर्विष्मन शास्त्रपरिसमाप्त्याविक कल्मभिलयक्षिप्रदेवता विशेष नमस्करोति ।

प्रमेयकमन पेज २

अविभोन शास्त्रपरिसमाप्त्यादिक हि फल्मुहिर्येण्देयतानमस्कार दुयाणा आस्त्रस्त शास्त्रस्यादौ प्रतीयन्ते ॥

समाधितत्र पेज ३

यो हि यरवास्त्रयर्थी स त नमस्करोति यथा धनुवेदपास्त्रयर्था धनुवन्नविन नमस्करोति। निकस्यक्रपपास्त्रपर्धी च समाधिशतक्रणायस्य कर्ता । न्यायकुमुद्चन्द्र पेज ४:

यो यद्गुणार्थी स तद्गुणोपेतं पुरुपविशेषं नमस्कुर्वाणो द्रष्टः, यथा कश्चित् धनुर्वेदः परिज्ञानार्थी तत्परिज्ञानगुणोपेतं, धर्मतीर्थंकरत्वस्याद्वादित्वगुणार्थी चायं शास्त्रकार इति।

समाधितंत्र पेज १५ में लिखा है—' यैः पुनर्योगसांख्येर्मुको तत्प्रच्युतिरात्मनोभ्युपगता ते प्रमेयकमलमार्तण्डे न्यायकुमुद्चन्द्रे च मोत्तविचारे विस्तरतः प्रत्याख्याताः।"

रत्नकरंडश्रावकाचार-संस्कृत-टीका (पे०६)—

तद्लमतिप्रसगेन प्रमेयकमल-मार्तग्हे न्यायकुमुद्चंद्रे प्रपंचत प्ररूपगात्।

यदि प्रमेयकमल और न्यायकुमुद इन रत्नकरंड और समाधितंत्र के टीकाकार, प्रभाचंद्र, की कृति न होते, तो ये प्रभाचंद्र यह नहीं लिखते कि प्रमेयकमल और न्यायकुमुद्चंद्र में इन वातों का खंडन किया गया है, या निरूपण हुआ हैं। एक-आध जगह प्रयोग होने से यह मी संभावना उचित थी कि टीकाकार ने अन्य प्रख्यात प्रभाचंद्र की कृति की ओर इशारा किया हैं। किन्तु रत्नकरंड और समाधिशतक की टीका में उन दोनों न्याय-प्रन्थों का ही उत्लेख किया जाना इस संभावना को उत्पन्न करता है कि टीकाकार प्रभाचंद्र की ही रचना ये न्यायमंथ हैं, अतः अपने प्रन्थों के अध्ययन की ओर इशारा मात्र करके विशेष प्रतिपादन के लिए उन्होंने मौनवृत्ति अंगीकार को; कारण वे छोटी-सी टीका लिखना चाहते थे, जो कि वालव्युत्पत्ति कराने में समर्थ हो।

करान म समथ हा।

एक रचना विशेष पोडित्यपूर्ण हो और दूसरी वित्कुल सरल हो, इतने से ही दोनों को मिन्न कर्न क मानना पड़ेगा, ऐसी कुछ व्याप्ति नहीं माळ्म पड़ती, कारण प्रकांड पांडित्य और भावो तथा भाषा पर अधिकार होने से यह साधारण वात है कि विद्वान् आचार्य मेधावी तार्किकों के लिये जटिल और दुरूह रचना कर दें, और साधारण शिष्यों के प्रवेशार्थ सरल भाषा में सामान्य ढंग से सममाते हुए प्रतिपादन करें। इस तरह प्रतिपाद्य के अनुरूप रचना वनाने की चमता महान् पांडित्य और भाषाधिकार को द्योतित करती है, जो सौभाग्य कम व्यक्तियों में पाया जाता है। अतः उक्त अवतरणों में जो प्रमेयकमल और न्यायकुमुद का उल्लेख किया गया है, उससे टीकाकार प्रभाचन्द्र की तार्किक प्रभाचन्द्र से भिन्नता नहीं प्रतीत होती।

इसके सिवाय इन टीकाओं में प्रभाचन्द्र की तार्किकता का प्रकाश अपनी छटा दिखाता ही हैं। रत्नकरंड के इलोक ६ की टीका का तर्कपूर्ण विवेचन प्रमेयकमल की स्मृति ही नहीं कराता है, किन्तु उसमें और प्रमेयकमल के शब्दों और शैली में भी समानता की स्पष्ट आमा का दर्शन कराता है; अंतर केवल इतना है कि प्रमेयकमल एक सरोवर के समान दीखता है और रत्नकरंड का वर्णन जलघट के समान, यथा:—

मायतो स्हरियतिराहारपूर्विका, देहस्यितित्यावस्मदादिदेहस्यितियत् । जीनेने च्यते—मत्र किमाहारमात्र साध्यते कपलाहारो वा ? प्रयमपत्ते निदसाधनता । भासयोग केविन ब्राहारिको चोवा हत्यागमान्युपगमात् ॥'

( रत्नकरह टीमा, पेज ५ )

'भगवतो देहस्यितराहारपूर्विका, देहस्यितित्वाहस्मतादिदेहस्यितियतः। नन्यनेगा स्याहारमात्रं कवलाहारो वा साप्यते? श्रथमपत्ते सिङसाप्यता—आसयोगकेवलियो जांवा माहारिख हत्यस्यपगमातः।'

( प्रमेयक्मन, पेज ८५ )

भान्तुमिट्द्रा द्युमुता म्या मोह्नोयकर्मकायत्यात् कय प्रतीणामोह भगपति स्यात् १ प्रन्यया रिरसा अपि तत्र प्रस्तगात्, कमनीयकामिन्यादिनेपाप्रसत्ते पेद्रयरादेस्तस्या विग्णेपाद्वीतरागता न स्यात् । विपत्तभायनायराष्ट्रागादीना हान्यतिदर्गनात् कप्रतिनि तत्यरमप्रकर्पयितद्व वितरागतासमये भोजनामात्र परमप्रकर्पितत्र किं न म्यान् तद्भाप्र नातो भोजनादाप्रविदे हां यतिरायदर्शनाविद्यापात्।

( रतनरह—टीना, प० ६ ) 'भोत्मिच्दा बुभुता । सा कच धरनीयस्थैय कार्य १ इतरया योज्यानिषु रन्त्मिच्दा

रिरसा तन्कार्यं न्यान् । तथा च कयलाक्षारवत् स्त्र्यादार्यप तत्प्रमृत्तिवसमाननम्यरादस्य विजेप । यथा च रिरसा प्रतिपत्तभावनातो नियर्तत तथा वुभुक्तापि'। इत्यादि ।

( प्रमेयक्मा, पे० ८६ )

श्यमत्तो हि सायुराहारकयामात्रेगापि प्रवत्तो मयति नहि भुजानोपीत महिश्वत्र'।

( र नवरह ५० ६ ) भाहारकथामानेऽपि हाममत्तोपि सन साधु प्रमत्तो भवति नहि मुजानोपाति श्रद्धामात्रम् । ( प्रमयकमनः, ५० ८७ )

इस प्रशार शाद-साहरव और साद-साहरव को त्याने से यह प्रतीन होना है कि जिनहीं लखनी न प्रमेयकमा-जैसे त्या सर्वप्रथ का निमाल किया है, कि का की लखनी ने समाधित अधीर रक्षकरह की तीका की भी एवना की है। यह समय है कि तक होनों टाशका का निर्माण कहींने क्षपन जीवन की सच्चा म किया हो, जब कि क्षप्रित लक्ष्य रचना करने म शरार साथ न दा। हो, क्षप्रया कि हां निष्य विरोध के क्षत्रमह कि तिये वे टीकार्ल निर्मा हो।

चाय विद्वानों म चानुरोप है कि वे इस दिख्य पर दिवार वरह पूर्ण निर्णय करें। हम मो यहा प्रतीत होता है कि वाहिक प्रमापन्द्राचाय ने ही समाधियंत्र चीर रक्षकरह की भी टीकार्ण की हैं।

# जैन-अनेकार्यसाहित्य

# [ लेखक—श्रीयुत चा० त्रगरचन्द नाहटा ]

मिहिरतीय भाषात्रों में संस्कृत-भाषा सबसे अधिक गौरवपूर्ण है। इस भाषा का शब्द-कोष अत्यन्त महान् एवं साहित्य अपिरिमत है। व्याकरण के नियमों से जकड़ी हुई एवं छिट होने के कारण यह भाषा बहुत प्राचीन काल से ही विद्वद्भोग्य अर्थात् साहित्यिक भाषा रही है। सबसे प्राचीन माने जानेवाले वेदों की भाषा भी यही है। वैदिक साहित्य तो इस भाषा के अतिरिक्त अन्य भाषाओं का अत्यन्त नगण्य-सा है। जैन-विद्वानों ने भी अपनी सुंदर एवं ललित रचनाओं द्वारा इस भाषा का भाग्डार भरा है।

संस्कृत-भापा मे एक ही वस्तु के जितने अधिक पर्यायवाची शब्द हैं एवं एक ही शब्द के जितने अधिक अर्थ हो सकते हैं, उतने अधिक पर्यायवाची शब्द तथा एक शब्द के अनेक अर्थ संसार-भर की किसी भी भाषा मे नहो पाये जाते। यह इस भाषा की विशेषता है। इस विशिष्टता से लाभ उठाकर जैन-विद्वानों ने द्विसंधान, चतुःसंधान, सप्तसंधान यावत् चतुर्विशतिसंधान काव्य, तथा एक ही शब्द के हजारों, लाखों अर्थ एवं एक वाक्य के १० लाख से भी अधिक अर्थ करके अपनी अद्वितीय मेधा का परिचय दिया है। यद्यपि जैनेतर विद्वानों ने भी द्विसंधान, त्रिसंधान एवं पंचसंधान-रूप कई काव्यो अर्थ की

पृथे काच्यों की यथाज्ञात सुची इस प्रकार है

१ दंडिकृत हिसंघान (अनुपलन्ध, उत्लेख-भोजकृत श्रहार-प्रकाश) २ राधवपादवीय किविराज (वि० १२३०) कृत, ३ विद्यामाधव-कृत पार्वतोरों समणीय (११८३ वि०), ४ क्षोमेश्वर-कृत राधवबाद्वीय, १ वेंक्टाध्वरीकृत याद्वराधवीय (१७वीं शतान्द्रो), ६-१-८ रधुनाथाचायं, श्लीनिवासाचार्य और वासुदेवकृत राधवयाद्वीय, ६ रामचंद्रकृत रिमकरं जन (श्रहारवेराग्य द्वयर्थमय, ई० ११२४), १० चिद्ंबरकृत राधवयाद्वपायडवीय (ई० ०१८६), १६ चिद्वरकृत पंचकत्वाणचम्य (राम, कृष्ण, विष्णु, शिव और सुब्राह्मणीय के श्लेपमय चिरत्र), १२ अनंताचार्यकृत राधवयादवीय, १३ धनश्याम-कृत अवीधआकर (कृष्ण, नल, हरिश्चन्द्र), १४ हरदत्तकृत राधवनेष्धीय (१८वी शतांव्द्रो), ११ श्रनंतराम-प्रिकृत हरिश्चन्द्रोद्द्य (प्रसिद्ध सत्यवादी हरिश्चन्द्र और श्रन्य हरिश्चन्द्र का चरित्र), १६ स्पर्य किन-कृत कृष्ण-विलोम काव्य (ई० १४४२), १७ निर्नामक—न जहरिश्चन्द्रोद्दय !—History of Classical Sanskrit Literature by कृष्णमाचार्य । १८ वित्हवण् या सुंद्रकवि-रचित चौरपंचाशिका (शशिकला ह्योर दुर्गा का चरित्र) रचना सन् १०६० के लगभग ! —(जैनस्तोस-संदोह माग २ प्रस्तावना ए० २१-२२)

रचना की है, किर भी जैन बिद्वान उसम भी अधिक महत्त्व के सप्तस्थान और अतुर्विह्याति मधान काश्यो तथा एक एक वाक्य के दम लास्त वाईस हजार चार सौ सात (१०२२४०७) अर्थ करके वाजी लगा गय हैं। इस प्रकार इस लेश में जैनेतर बिद्वानों की रचनाओं से जैन विद्वानों की रचनाओं आधिक महत्त्वरूपों एव गौरमशानिनी हैं। उनका विद्यान अनेकाथ साहित्य स्पमुत जैन साहित्य एम समाज क नियं गौरम की बस्तु है। इस लेस में ज्सी नैन अनेकार्य साहित्य का परिचय काला अमीट है।

#### प्राचीनता

जहाँ नक हमें माञ्चम हो सका है डिमधान स्थादि का यो में मर्यमध्यम दिंड के होन का उल्लेख मिलना है, पर वह उपनाध नहीं होने स निश्चयवूर्वक हुछ कहा नहीं जा सकता। स्था उपनाध स्थाने अपनाध स्थानिय में स्थान स्थान अपनाध स्थान हों हो पाया है, किर भी हथा पूर्वों हाता ही स्थान स्थान हों हो पाया है, किर भी हथा पूर्वों हाता ही स्थान स्थान हों हो पाया है। स्थान स्थान

णक भ्रोक के त्रिविध अर्थ करने का प्राचीन प्रमाण उ० निनयों क्यांने के कथनांतुसार समझानगाणी की रचित बसुदन हिंडी है, जिसका समय ई० ५वीं या ६ठी शता दो है। इस माथ म "चत्तारिअट्ट" वाली गाया क १४ अर्थ क्ये क्ये में के — गेमा निनयविजयजी न अपने 'परिपारीचसुदशक्य' म सूचिन क्या है। अन सबसे प्राचीन रचना वही प्रतीन होती हैं।

श्रमेशार्थसाहित्य का प्रारमकान यसिष ६ठी शतान्त्री है, पर इस परिपाने हा प्रौद्ध (विकास) तेरहर्मे शतान्त्री से हुआ है एवं १८वीं शतान्त्री व सुप्तमिद्ध विद्वान मेपिन्चय उपाप्याय के माय ही इसका बिन्द्रन मा हो गया नजर श्राता है।

ण्य राज, बास्य या इलोक ए एक सं आधिक अर्थमय रचना की इस अपोक्त धैमाहित्य में गल्या करते हैं और अनेक प्रत्या की टीकाओं में टीकाकारा ने ऐस ऐस राइशिंद के अनेक अर्थ कियाहै, पर हम इस लग्न में इस सम्बाध के मीलिक साहित्य की ही चारा करेंगे।

माधारणुवया श्रवस्थादित्व को हम तीन मार्गा म निवत्त कर इत हैं। () ज्वत्यमय वान्य (२) कुरकर राज्य वास्य एव इत्तीकादिक निविध श्रव्य श्रीर (३) पादपूर्णिमाहिस। इतम म पादपूर्णि माहित्य का मन्याच में हमारा ताब इसी मास्त्रर के भाव ३ किरण ३ में प्रसारित हो सुका है श्रवरोप दोनों मेदा पर ही इस लग्य में विवार करन हैं।

# रलेषमय काव्य

### द्रयाश्रय

१-२ चौलुक्यवंशोत्कीर्त्तन द्वचाश्रयक्ष-हेमचन्द्र स्रि-कृत।

यह काव्य अपने ढंग का निराला ही है । इसके प्राक्ठत और संस्कृत—दो विभाग है, जिनमें से संस्कृत विभाग के २० सर्गों में अण्हिलनपुर पाटण के वर्णन के साथ मूलराज से लेकर कुमारपाल के विजयी जीवन तक का ऐतिहासिक वृतांत है, एवं दूसरे भाग में प्राकृतादि ६ भाषा के उदाहरण ८ सर्गों में कुमारपाल के राजकीय तथा धार्मिक जीवन का वर्णन है। इसमें सिद्धहेंम शब्दानुशासन के समय सूत्रों के उदाहरण क्रमशः आनुपूर्वी रूप से निकलते हैं। अतः इस काव्य-रचना का उद्देश्य व्याकरण सिखाना और ऐतिहासिक वृत्तांत लिखना उमय रूप से होने के कारण इसे द्वयाश्रय कहा जाता है। यह काव्य टीका के साथ छप चुका है।

३ श्रेगिकचरित्र द्वयाश्रय-जिनप्रमसूरि-रचित, सं० १३५६।

इसमें कातन्त्र व्याकरण के सूत्र एवं श्रेणिक नृपित का चिरत्र उपर्युक्त रूप से वड़ी खूबी के साथ योजित है। इसका अभी तक कुछ भाग ही मुद्रित हो पाया है। श्रीजिनप्रमसूरि जी ने 'उवसमाहरवृति' आदि में भी एक-एक गाथा के कई अर्थ कर अपना असाधारण पांडित्य व्यक्त किया है, तथा नवपह इलेपमय पाइवंस्तवन के प्रत्येक पद्य में एक-एक विशेषण प्रहों और पाइवंनाथजी से घटाया है।

### द्विसंधान

४ राघवपाग्डवीय-क्रिसंधान—दि० धनंजय† रिचत ।

इसमें रामायण और महाभारत की कथा प्रत्येक इलोक में इलेपरूप से वर्णित है। शिष्ट काव्य होने पर भी इसमें माधुर्य एवं प्रसाद-गुण प्रचुर परिमाण में विद्यमान हैं। इसकी रीति वैदर्भी है। काव्य बड़ा रोचक एवं प्रशंसनीय है। अमङ्ग तथा समंग इलेपों से युक्त इस काव्य की टीका विनयचन्द्र के शिष्य नेमिचन्द्र ने विस्तारपूर्वक लिखी हैं। इस टीका

<sup>†</sup> संस्कृत द्वयाश्रय स्त्र २८२६, वृत्ति ख० अभयतिलक (प्र० १७४७४) सं० १३१२० प्राकृत-द्वयाश्रय-स्त्र ६४०, वृत्ति ख० पूर्णकलश (प्र० ४२३०) सं० १३०७। (वृ० टिप्पणिका)

अध धनंत्रय का समय 'संस्कृत-साहित्य का सिच्छ इतिहास' ए० १७३ में के० व'ट पाठक के मतानुसार ई० ११२३ से ११४० के मध्य का लिखा हैं, पर श्री नाधुराम प्रेमी ने बनारसी-विलास की उत्थानिका में लिखा है कि ध्वन्यालोक के कत्ती श्रानंद्य हूँ न, इरचिरत्त के कर्ता रत्नाकर श्रीर जल्हप (स्कि मुक्तावलीकर्ता) ने धनंजय को स्तुति की है। इनमें श्रानद्य हूँ न का समय ५४०-७०, एवं रत्नाकर का समय ई० ८१३-४० का संस्कृत साहित्य का संचित्त इतिहास में जिखा है; श्रत. धनंजय का समय ई० ८१३ से पहले का ही निश्चत होता है।

11

कर्त्ता उ० मघविजय स० १७६०

का सत्तेष करके बदीनाथ ने सुधा नामक टीका बनाकर निर्णवसागर प्रेस से प्रकाशित की है।
"िंठ जैनम बक्ती और उनके प्राय" में १धर्मवीर्ति, २ पुप्पसेन (स्रोक ४०००), ३ माधवानद
४ सुरापडित,५ मिनवचन्द्र की इस पींच टीकाओं का उल्लेख किया है। इनमें ५० ५ वा उल्लेख
गनत प्रतीत होता है।

- ५ नाभेयनेमि द्विसधान-सुराचार्य स० १०८० (वृ० टिप्पिएका)।
- इस काव्य में मगवान् ऋपमदंव और नेमिनाध का दलेपमय जीवनचरित्र वर्धित है। इस का उल्लेख प्रमाय-चरित्र में पाया जाता है।

६ नाभेयनेमि डिसधान--वृहद्गन्छीय हेमचन्द्रस्रि ।

न० ४ की तरह इसम भी ऋपम और नेमि का संयुक्त चरित्र है। इसरा संशोधन कविचकवर्ती श्रीपाल ने किया है। इस बाख्य की प्रतियाँ वडौना और पाटख में हैं।

- चतु संधान
- मन।हर हत चतु सधान काव्य—उ० 'दिगन्यर जैनम'थकर्ता श्रीर उनके मच'
  - ८ शोमन र्यात चतु सधान

सप्तसंघान काव्य

सप्तमधान "

क्षेपमय कार्व्यों में यह श्रातुपम कृति है। इसके प्रत्येक श्लोक म मगवान् श्रापम, शाति नेमि, पादर्र, बीर इन पाँच तीथैक्रों एव राम और कृष्ण—इन ७ महापुरुषों का चरित्र इत्तेपरूप से वर्षित है। श्रधान प्रत्येक इत्तोक के ७७ अर्थ होते हैं और सातो महापुरुषों की जीवनी पर

वे घटते हैं। यह मूल काव्य ९ सर्गों में यशीनिजय माधमाला से प्रकाशित हो चुका है। हरोपका टीका भी उपनाथ है, पर वह अध्यानिय अवस्थित हो। इन्होंने अपने काव्य के अत म हेमचारू सूरि रचित सप्त-सधान का उन्लेख किया है, पर इसका अन्य कोई भी उल्लेख प्राचीन सूची आदि में नहीं मिलने से सुक्ते तो उनका कथन प्रामाणिक नहीं जैंचता।

प्राचीन सूची श्रादि में नहीं मिलन सं मुक्त तो उनको कथन प्रामाखिक नहीं जेचता । १० सप्तसंधान काव्य-जनताध-रचित, ३० 'दि० जैनमथक्त्ती श्रीर अनके मध्ये ।

१० सप्तसधान पाव्य-जनताथ-रिवत, २० 'दि० जैनमाथक्त्ती और अनके माय'। इस काव्य पर पुष्पसेन-रिवत टीना का उल्लेख उक्त माथ में है, पर वह न० ६, ७, ८

चतुर्विदाति सधान

भी) कहाँ तक सही हैं, कहा नहां जा सकता ।

१ चतुर्विशति सधान—दि०'प० जगम्नाय रचित ।

क प० कैदाराचाद शाखी ने 'दि० जैनमधीं की एक पृष्ट्त सूची' मामक लेख में इन अगलाय' की रमांगाचर का रचिमा माझल विदान होने की संभावना की है, पर अभी तक अगचाय कीन थे, थी। कब हुए—निर्णय कान की भावश्यकता है पब इनके रचिन सप्तस्यान, मनोहर तथा शोमनकृत चनुक्तान का शतियाँ बहाँ है, हुन बात का भी अनुसाचान आवश्यक है।

इसके प्रत्येक क्षोक के २४ तीर्थंकरों से संबंधित २४ ऋषं होते हैं। हिन्दी-अनुवाद सहित यह काव्य प्रकाशित हो चुका है।

| अनेकार्थमय स्तीत्र-माहित्य |                               |                                                       |
|----------------------------|-------------------------------|-------------------------------------------------------|
| ₹                          | देवेन्द्रसुरि-रचित "चनारि श्र | हुदोसं' गाधा-त्रिवरण-सूचक्रमत्र गा० १५।               |
| ą                          | विनयविजय-विरचित               | , " , परिपाटी गा० २७ श्रर्ध १४                        |
| 3                          | समयसुंदरीपाध्याय-रचित ,       | , ,, स्तवन गा०१७ अर्घ १३                              |
| 8                          | विवेक-मागर-रचिन 'हरि' श       | व्दार्घ (३० श्रधे) गर्मिन बीनरागस्तव                  |
| ц                          |                               | ,, , (१४ प्रयी) ,, साम्भपाइवेस्तव (सं १२५०)           |
| ε                          | गुण्विजय-रचित 'स              | गम्द्र' शळार्थ-गर्मित महात्रीरस्तव                    |
| v                          | निर्नामक ,                    |                                                       |
| 6                          | लक्ष्मीकझोल-रचित 'पराग'       | राज्यार्थ (श्रष्टोत्तरशन) निवद्ध साधारण जिनसव         |
| ς                          | चारित्रसत्र शि॰ जिनमाणिय      | त्य-गणिकृत नानार्थ-'सरस्वती' शब्द्गुन्कित युगादिस्तव  |
|                            |                               | गा० ३८                                                |
|                            | ज्ञानसागर सृरिरचित 🐰          | "नवखंड" शब्दगुम्फित । नवखंडपार्क्सव                   |
| ११                         | निर्नामक                      | 'शर्म' ٫ " पाञ्चेस्तोत्र                              |
| १२                         | >5                            | 'महावीर' ,. " वीरस्तोत्र गा० ८                        |
|                            | 33                            | 'गो' ,, " (४ ऋर्घ) १ ऋरोक                             |
| १४                         | सोमतिलकसूरि-रचिन              | विविधार्थमयसर्वज्ञस्तोत्र                             |
| १५                         | <b>&gt;&gt;</b>               | इलेपमय साधारण जिनस्तुति । एक ही इलोक के               |
|                            |                               | (तीर्थाधिराज ,.) र्र चार-चार श्रर्थ                   |
| १६                         | 31                            | सिद्धार्थनरेन्द्रादि वीरजिनस्तव गा० १२                |
|                            | •                             | (२४ तीर्थंकर ऋौर गुरु-इन २५ की स्तुति है)             |
| १७                         | रत्नशेखरसूरि-रचित             | नवप्रह-गर्मित पाइर्वस्तवन                             |
| १८                         | 33 17                         | वामेयजिनस्तवन                                         |
| १९                         | 33                            | पार्श्वस्तव (श्रावू के ऋषभ, नेमि, पार्श्व, तीनों से   |
|                            | *                             | सम्वधित ऋर्थमय)                                       |
| ्रि०                       | मेवविजय-रचित                  | पंचतीर्थी स्तुति (ऋषम, नेमि, शांति, पार्श्व, वीर पाँच |
| ^                          |                               | तीर्थंकरों के पंचार्थरूप, शि० मेरुविजय के लिये रचित   |

२१ समयसुंदर-रचित नाना कवि-प्रणीत काव्य द्वथर्थकरण पाइर्वस्तव। इस स्तीत्र की.

७ गाथाएँ हैं, जिनमे से प्रथम की ६ गाथात्रों मे क्रमशः १ कुमारसंमव, २ मेघंदूत,

३ शिगुपानवथ, ४ तर्कशास्त्र, ५ समपदार्था पत्र ५ धृतरस्त्रास्य इन ६ मायो व समनाचरस्य शोषां को दिया है खाँर इनव खर्थ खमीमरा पार्द्रनाथ की स्तुति रूप स घराया है।

- २२ पचार्धकाय पेरी गङ्गा अधायत्वाल एक श्लोक क ब्रह्मा, विष्णु हर, मुर्थ, चन्द्र एव पार्वजित्तपत्त म आर्थ, प्रव अनकाय माहिल्य समह पुर हथ ।
  - २३ जिनप्रसमरि-पृत नवप्रह इलपमय पार्श्वस्तवन ।
- २४ ममयस्दर रिक्त २४ निन्युद्धनामगर्भित स्तरन ।
- २५ रा० वीर्तिरत्न मृदि रचित चत्तारिश्चट्ट' गाथा र ९ श्रथ (प्रति हमार सप्रह म ) ।

#### रीकारूप अनेकार्थसाहित्य

#### अप्ररक्षी

१ अधनतात्रत्या-महोपाध्याय समयसुदर रचित स० १६४९ लाहौर।

यहा जाता है कि एकबार सम्राट् श्रकबर की विद्वासमा में जैनां के 'ग्याम्स सुत्तस्स श्रानना श्रायो।" वास्य का किसी नैनतर निद्वान् ने उपहास किया। यह वान उ० समयसदर जी को श्रामरी श्रीर जैनो क इस वाज्य जी सार्थकता वतनाने के निये 'राजा नो ददते सौत्यम्" इन ८ शाज्याने बाख के १०२२४०६ अर्थ कर हान । स० १६८९ क श्राप्तण शहा १३ को जब समाद् ने काइमीर का पश्म प्रयाण राजा श्रीरामदास का वाटिका म किया, तो वहाँ मध्या क समय विद्वा-समा एकत्र हुई, जिसम मम्राट श्रवतर, शाहजादा सनीम, यह यह सामन्त मही के राजा महाराजा एवं ऋतक वैयाकरण, तार्किक, उद्भट विद्वान सम्मितिन ध । षत्रियर न अपना यहमाथ (पुछ अश) मन्नार् की पढ़कर सुनाया। इसम मन्नाट न ऋत्यात चम त्रुत एव विष्मुत होकर उनकी मुरि मुरि प्रशमा को एवं 'इस प्राथरत का परन-पाठनाति क द्वारा सबय प्रचार हो"-कहते हुए प्राय व्यपने हाथ म लक्षर क्षित्रर को समप्रण किया। उन्हान सम्राट श्रकवर मवधी एउ और नवा श्रर्थ कर के १०२२४०७ श्रर्थ वाल इम प्रन्धकी समाप्ति की। इन थायों म म कोइ व्यर्थ समापर न हो या व्यर्थ योजना में न बंठ उसकी स्थान पृति य निये » लाख, २२ ह्नार, ४ सी ७ धर्ष को छोड़कर इस प्रत्य का नाम अप्रनही रखा। प्रस्तुत मध भारतीय-माहित्य का हो नहा, तिहत माहित्य का श्रांडितीयरत्र है। भारतीय विद्याना-विरापकर जैन विद्वानों क बुद्धिवैभव का जीता-जामना नदाहरण, श्रमक श्रमकार्थ जैनशृतियां क साय प्रातृत मन्य देवर्षद लाजभाइ पुरतकोढार फड माधार ८१ क मणम प्रकाशित ही घुका है।

#### पचजनाधी

२ पारनताथा-नामविनय रिवन सपायनपु का पट्टाविया म यागगाय क नियान

श्लोक के ५०० अर्थ करने का उल्लेख पाया जाता है, परन्तु प्रन्थ अद्यावधि अनुपत्तव्य है।

ऋोक—नमो दुर्वाररागादिवैरिवारनिवारणे ।

ऋईते योगिनाथाय महावीराय तायिन ।१।

# হানার্धী

३ त्राचार्य हेमचन्द्र सृरि के शिष्य वर्द्ध मानगिए-रिचत "कुमारिवहारप्रशस्ति" के ८७वे श्लोक (गम्भीरश्रुतिभिः) के, रचिता ने ही ११६ त्र्र्थ किये हैं, जिनमे से १ कुमारिपाल २ हेमचन्द्र, ३ वाग्भट्ट ये तीन ऋर्थ ऐतिहासिक दृष्टि से भी महत्त्व के हैं।

४ त्राचार्य हेमचन्द्र सूरि के समकालीन विद्वान् सोमप्रभसूरि ने अपने रचित "कल्याण-सारसहितान्" ऋोक के १०६ अर्थ किये हैं, जिनमें से न०९१ से ६०२ तक के अर्थ ऐतिहासिक दृष्टि से भी महत्त्व के हैं।

उपर्युक्त दोनो शतार्थिये अनेकार्थ साहित्य-संग्रह भाग १ में मुनिचतुर विजयजी-सम्पादित कवियों के जीवनवृत्त के साथ प्रकाशित हो चुकी है।

५ तपागच्छीय उद्यधर्मगिण ने उपदेशमाला की ("दोससयजालमूलं" वाली) ५१वीं गाथा के १०१ अर्थ किये हैं। इसकी प्रेस-कॉपी मुनिचतुर विजयजी ने तैयार की है, मूलप्रति प्र० कांतिविजय मांडार, बड़ोंटे में हैं। प्रन्थ का रचनाकाल सं० १६०५ हैं।

६ तपागच्छीय पं० मानसागर जी को परीक्षा के लिये हीरविजय मृरिजी ने योगशास्त्र के द्वितीय प्रकाश के १०वें श्लोक "परिप्रहारं ममग्ना" इलोक देकर विविधार्थ करने को कहा. तब आपने शतार्थी (१०६ अर्थमय) बनाई। इसकी प्रति भी प्र० कांनिविजय भांडार, बड़ोदा तथा लीबडी मांडार में विद्यमान है।

७ तपागच्छीय पं० हर्षकुल ने नमस्कारसूत्र के प्रथमपद के ११० व्यर्थमय शतार्थी क्ष बनाई। इसका उल्लेख विजय विमल ने हेतुद्य विमंगी टीका मे किया है।

८ जयसुन्दरसूरिकृत योगशास्त्र-प्रकाश २ इलोक ८५ वे ("प्राप्तुपरमपारस्य") पर शतार्थी वनाई । उ० त्र्यनेकार्थरत्नमंजूषा, पृ० १०।

९ वण्पभृहसूरि-निर्मित ''सत्तीसियादि" गाथा क ''ऋष्टोत्तरशतार्थीवृत्ति ।'' उ० ऋनेकार्थ रत्नमंजूषा, पृ० १० ।

ं १० रत्नाकरावतारिका के प्रथम पद्य पर शतार्थीवृत्ति । उ० जैनग्रन्थावली ।

११ खरतरगच्छीय उ० गुणविनयजी-रचित "सव्वत्थ" शब्द के ११७ ऋर्थ, प्र० ऋनेकार्थ मंजूषा।

क्ष मंत्रराजगुणकल्प महोद्धि एवं अनेकार्थ रत्नमंजूषा में इसका कर्जा गुणक्त लिखा है, पर वे तो प्रति-लेखक हैं। रचियता हर्षकुल श्रनेकार्थरत्नमंजूषा में प्रस्युत कृति के श्रंत में स्पष्ट लिखा है।

- १२ स्वरत्रान्टीय हमप्रमोदाणी कम० १६६२ में रिपन "मारगमार" आगपदान १ श्रोत पर १ अर्थ, इसर्वा एकमात्र प्रति चलामेर भाटार में है। इसर अर्था में मी बर्द गित्रामिक द्विट म महत्र वे हैं। अभी हमने इसरा प्रति की श्रीहिम्मागरम्पि जी की भेजकर उत्ताह मगद कि नियं नकत फरनाहरी।
- १३ स्तत्सद् वे वॉनसन हुमस्तर वैत्र व पुत्रसन्य में १ शतार्थी पृति की पत्र ४० की प्रति है जिनमें १ डोक्स के १०० द्याय किये हैं, पर मण्यतर वा नाम नहीं है।

#### फटकर रचनार्य

- १८ हमार समहम खया गान्ताय मालिक्यमत्रम् रिकित राजा नी तद्रा मीत्यम् याक्य ४ ६५ चर्च हैं।
- १५ चैतारमायत्री प निकार्यमय निरम्ण, गुमनित्रप रिनाः। श्रनतार्थ रक्षमञ्जा स छपा है।
  - १६ रह्नोध्यरमुरिन्स्या 'पर्याया" शत्र व ४० व्यथ, प्र० व्यनगारसमज्या ।
  - १७ जिनप्रसम्बिन्दिति अनुयोग चतुष्य स्याद्या प्र "
- र्ट मादप्रसमृति रचित "सहुतिका" हाङ क ८१ ज्यथ, प्र मादप्रसमृति निर्मायत इतिप्रवर्षे ।
- °९ महीः समयमुद्दरिशः सपन्त ए त्रात्रभार व ३ भीतः (शपमः निनयम्मृदिः सर्थः) इष्यः। इमरा प्रति दशार संपद्र में ८।
- महा मनपमुर रिवा जनमानरचित्र निगयमा स्तुनिका दूसमा गाया क रुज्ञया इसरी प्रमुखी स्मार समहाम है।
  - २१ परकार सथा उपसम्माहर स्मादि की वृतियों ।

प्रकाशित इवे॰ साहित्य तथा एतिहासिक प्रंथों के सामने जब-जब दि॰ साहित्य की तुलना करने का खबसर सामने खाता है, तबनब मुक्ते परम हार्विक दुःख होना है कि दि॰ समाज में पंडितों की संख्या उतनी खिकि एवं धनी मानी व्यक्तियों की कभी न होने हुए भी वे इतने पिछड़े हुए क्यों हैं ? उनका साहित्य भी बहुन महत्त्व का एवं उभकोटि का है, किर भी वे इतने उदासीन क्यों ? उस समाज का एक भी पहावलीसंग्रह, जातीय इतिहास-संग्रह, जैन-पुस्तक-प्रशस्ति-समह या साहित्य का इतिहास देखने में नहीं खाता। शिलालेख-संग्रह भी खपेनाकृत बहुत कम है। दि॰ विद्वानों एवं खाचार्यों के जीवन-चरित्र भी स्वतन्त्र एवं सुचारहण से बहुत ही कम प्रकाशित हुए हैं। जैनसमाज का करोब खाधा भाग जिस सम्प्रदाय का खनुयायी है, उसके साहित्य के विषय में क्योजने पर भी जानकारी का कोई महत्वपूर्ण साधन नहीं मिलता।

मन्यता के नाने मुक्ते कहना पट्रेगा कि किमी किमी बान में उवं माहित्य से भी विश् माहित्य अपनाकृत अधिक महत्व का है जैसे अध्यात्मिक साहित्य हिन्दी, कन्नड नामिलादि भाषा का माहित्य आदि में विश्माहित्य विशेष उल्लेखनीय है। आशा है, उवेश्ममाज के एक नगएय साहित्यमेवी के, ये ताने दिश्समाज एवं उनके विद्वानों को इस कार्य में शीव प्रवृत्त करने में सहायक होंगे।

### आचार्य अमितगति

#### [लेखर-श्रीयुत प० ना ग्राम प्रेमी]

₹ि। तुनेते निद्याप्रेमी ऋौर निद्वान् परमार-बशक राजास्त्रोंके कातम जो स्थनक जैन निद्वान हो गये हे, उनम श्राचार्य श्रमितगतिरा एक निशेष स्थान हे। इस नशके राजा यद्यपि जैनधमानुवायी नहीं थ, पर तु जेनधर्मेर प्रति निका स्राटरभाव स्रवस्य था। श्रमितगतिर गुरु माधवसन मुजराजाचित 'मुजराजा द्वारा पृजित थ खाँर प्रयुद्धचरित बाज्यके वर्त्ता श्राचार्य महासन महाराजा सि धुार महामहत्तम (महामात्य) श्रीपपटके गर्क थे। न्यायत्रमदचाद खीर प्रमयक्मलमानगृङके क्ता प्रभाचाद्र धाराधीरा भीजनव-महाकृति धनपानने व्यपन प्रसिद्ध गयकाय 'तिलक्षमजरी'का रचना राचा मोजक कहनम या थी श्रीर राजा भोजने उहें श्रपना सभामें 'सरस्वती'यी प्रत्योम सम्मानित क्रिया था। दुवरुएडक वि० स० १९४५ क लेखके घतुमार चेनाचार्य शासिपणारे भोजन्त्रकी सभामें श्रम्यरसन श्राति जैन निद्वानोंका श्रपमान करनेवाले पिण्डताको त्राया था। इसी तरह भोजर वराज व्यर्जुननेयक साधिविमहिक मनी सत राम सभात प्रान्त आशाधरके मित्र थे× और गुर या निरस्तती सन्नोपाध्याय शिष्य थ । इसस पना लगना है कि उक्त सब राजाआ के साममें जन बिहानाकी काफा प्रतिष्ठा थी खीर उन्हा जैन्धमरे प्रति सद्भाव था। साहित्याचार्ये विद्येश्वरनाथ रेवर स्थनानुसार श्रमितगति बास्पनिराज मुजका सभाके एक रख्न थ । वे बटुश्रुत बिद्वान् थ और उद्दान विविध विषया पर प्राप्त लिये थ । उनर तमाम न्यलाध प्राथ संस्कृतमें हैं, श्रथ तक प्राप्तत या श्रवश्च शरा जनका कोई मच्च नहीं मिना है।

(श्रामिनगति माधुरमधरे श्राचार्य थ। त्यमनसूनि श्रपन 'त्र्शनमार' में जो पाच जैनाभाम बतााय हैं, उनम एक माधुरमध भी है। इस नि पिन्टिक मा कहते हैं। क्यांकि इस मधर श्रात्याया मुनि मोर पिन्डिया यो पिन्छ नहा रास्त १।

जैसा कि मेंते तिया तराम बतनाया है आय सभा सघा, गर्णा और गच्छार नाम

<sup>्</sup> द्या अन्तिःलाजलसमहरा लल न० २२—प्रीधार्गाधरमो राजमुङ्क्यानारमः(हमस्तृग श्रामान्य भाषाद्वमा )

<sup>🗴</sup> दुन्या, मरा जिल्हा 'प गेडरप्रपर जाशावर' शीवक स्नेत्र, अनकात माग 🛮 श्रक १९ १२

स्थानों या देशोंके नामसे पड़े हैं, माथुरसंघ नाम भी स्थान के कारण पड़ा है—मथुरा नगर या प्रान्तका जो मुनिसंघ वह माथुर संघ।

दर्शनसारमे काष्टासवकी उत्पत्ति द्याचार्य जिनसेनके सतीर्थ वीरमेनके शिष्य कुमारसेन द्वारा वि० सं० ७५३ में हुई वतलाई गई है, जो नन्दी तटमें रहते थे ख्रीर कहा है कि उन्होंने कर्कश केश, खर्थात गौकी पृछकी पिच्छि, बह्गा करके सारे वागड़ देशमें उन्मार्ग चलाया। कि फिर इसके दो सौ वपे वाद, खर्थात् वि० सं० ९५३ के लगभग मथुरामे माधुरोंके गुरु, राममेनने, निःपिच्छिक रहनेका उपनेश दियाः कहा कि न मयूरपिच्छि रखनेकी जरूरत है ख्रीर न गोपुच्छकी पिच्छ। इससे जान पड़ता है कि काष्टासंघकी ही एक शाखा माथुरसंघ है।

इंस वातकी पुष्टि सुरन्द्रकीर्ति घ्राचार्यकी वनाई हुई पट्टावलीके निम्नलिखित पर्योमे भी होती है—

> काष्टासंघो भुवि स्यातो जानन्ति नृष्ठुराष्ट्रराः। तत्र गन्छाश्च चत्वारो राजन्ते विश्रुताः चितौ॥ श्रीनन्टितटसंबश्च माथुरो वागडाभिवः। लाड-वागड इत्येते विख्याताः चितिमएडलं॥

श्रशीत काष्टासंघमे निद्तर, माथुर, वागड़ श्रोर लाड-त्रागड ये चार प्रसिद्ध गच्छ हुए। यह स्पष्ट है कि ये चारो नाम स्थानों श्रोर प्रान्तोंके नामों पर रक्खे गये हैं। कुमारसेन निद्तटके थे, उससे निद्तटगच्छ, रामसेन मथुराके थे, उससे माथुरगच्छ श्रोर वागडसे (सागनाड़ेके श्रासपासके प्रदेशको श्रव भी वागड कहते हैं) वागड़गच्छ श्रोर लाट (गुजरात) श्रोर वागड़से लाड-त्रागड़ गच्छ। लाट श्रोर वागड बहुत समय तक एक ही राजवंशके श्रधीन रह चुके हैं।

गण, गच्छ च्यौर संघ कही-कही पर्यायवाची रूपमे भी व्यवहत हुए हैं।

माथुरसंघको जीव-रत्ताके लिए किसी तरहकी पिच्छि न रखनेके कारण ही जैनामास कहा है, या ख्रौर किसी कारणसं, यह समम्प्रमे नहीं ख्राता। अन्यथा उस संघके आचार्र अमितगतिके प्रन्थोंसे तो उनका कोई ऐसा सिद्धान्त-भेद नहीं माछ्म होता, जिससे उन्हें जैना-भास कहा जाय। उनके प्रन्थोंका पठन-पाठन भी हमारे यहाँ चरावर होता है।

क्ष पं० बुलाकीचन्द्रकत वचनकोशमें जो वि० सं० १७३७ का वना हुम्रा है, काप्प्रासंघको उत्पत्ति लोहाचार्य-द्वारा शे उमास्वामीके पटाधिकारो थे, श्रगरोहा नगरमें हुई बतलाई है श्रोर काठकी प्रतिमा-प्रजाका विधान करनेसे काष्ट्रासंघ नाम पढा कहा है; परन्तु उक्त कथा सर्वधा अविश्वसनीय है।

के देखो दर्शनसारकी ३१ से ४१ नम्बर तककी गाथायें।

बहुत सभा है कि मयूर्पुच्छ और गोपुच्छकी पिछि रखनेश निवाद उस समय इतना बढ़ गया हो कि माधुरसपके आचार्योने चिडकर किसा भी तरहकी पिच्छि न रराना ज्यारा पमन्द विया हो। सब मेर अवसर ऐम छोरे छोटे कारणोसे भी मतमहिष्णुताक श्रभान में होने रहे हैं।

एक अनुमान यह भी होता है कि काष्टासघके मुनि चैत्यनासी या मठनासी हो गये थे मन्दिरोंक िए समिन्यामानि महरण करने लग थ । इस कारण शायद उन्ह जनामास कहा गया होगा ।'

र्र्शनसारकी रचना नि॰ स ९९०में हुइ है। हमें इस निषयम बहुत सन्टह है कि इसस जो काष्ट्रासघ और साथरसघका उत्पत्तिका समय नि॰ स ॰ ७३३ वतनाया है। वह निनक्षा ठीर है। इस निपयमें हमन दर्शनसार निरेचनामें विस्तारक साथ लिया है। सन्टह होन का सनम बड़ा कारण यह है कि दर्शनमारक अनुसार गुणुभद्रकी मृत्युके पश्चान् निनयसेन क शिष्य बुमारमनन बाग्रासघरी । स्थापना का श्रीर गुरूभद्र स्वामीन श्रपना उत्तरपुरास ग० म० ८२०, त्र्यांत् ति० स० ९५५ म समात क्या है। यदि इस ९५५ सत्रत को ही उनका मृत्यु काल मान निया जाय तो काष्टामधकी ज्याति ७५५ स नगभग नी सौ वर्ष पांडे जा पडती है।

इसा तरह प्रमितगतिन ऋपना सुमापितरउमनोह वि० म०१ ५०म समाप्त क्या हे श्रीर उद्दान श्रपनी गुरुपरम्परात पाँच पूर्वजोता त्र्लोग विया हे जिनम पहले बीरसेन हैं। यदि प्रत्येक पूर्वजका समय २० वषका भी माना जाय नो माँ पर्व हो जाता है, स्पर्यात् वीरसेन का समय जि॰ स॰ २४० क लगनग होगा श्रीर "क्त बीरसेन ही माथरमधके स्थापर नहा थ, रामसन थे' श्रीर यदि ये बीरसनम दो नान पारी हा पहले हुए हों, नो उनका समय भी दर्शनसारम यतनाये हुए माथुरसचकी स्थापनाक समय वि० स० ९५३ मे पहते चता जाता है।

लाड बागड सब भी जो बाश्वासवकी एक शाया है, बाफा प्राचीन मालूम होता है। दुबबुमडरे जैन! मन्दिरक प्रशास्त्र लेखके रचयिता, विजयभीति मुनि लाड-बागड सच के हें।

क्रिया १ ी

<sup>1</sup> इन विषयपा मैंने ध्यने 'वनगासी आर चैन्यवानी सम्प्रदाय' शोपक खेखमें अधिक विस्तार से जिल्ला है।

२ दशनमार गाथा ३० ३२ 1

३ दशनमार गाथा ४०

ध म्यालियरसे ७६ मान नैऋनों कुनू नदीको बाद श्रोर 'तुवकुड' मामक स्थानमें यह जैनमन्त्रिर है। पुषिप्राप्तिआ इन्या जिन्द २, एष्ट ३७ ४० में उक्त लेख छ्या है।

वे शान्तिपेणके शिष्य थे। इन शान्तिपेणके पहलेके देवसेन, कुलभूपण श्रोर दुर्लभनेन नामक गुरुश्रोका भी उसमे उस्लेख है। शान्तिपेण दुर्लभनेनके शिष्य थे। श्रश्रीन विजयकीर्तिमें कमसे कम सौ वर्ष पहले देवसेन गुरु हुए होंगे। उक्त लेख भाद्रमुदी ३ वि० सं० १९४५का लिखा हुआ है। श्रश्रीत वि० सं० १०४५ में भी पहले तक इस संघकी परम्परा जा पहुँ-चती है।

ईसी तरह प्रयुम्नचरित काञ्चकं कर्ता महासेन परमार-राजा मुंजकं समयमे वि० सं० १०५० के लगमग हुए हैं। ये भी लाड़-चागड़ संघकं थे। इन्होंने अपने गुरु गुणाकग्सेन और दावा गुरु जयसेनका उस्लेख किया है, जो वि० सं० १००० के लगभग या बुछ पहले हुए होंगे।

श्रमितगिकी गुरूपरम्परा इस प्रकार है-

सिद्धान्तपारगामी वीरसेन उनके शिष्य देवसेन, देवसेनके शिष्य ख्रमितगित ( १४४म ), उनके नेमिपेण, नेमिपेणके माधवसेन ख्रौर उनके शिष्य ख्रमितगित । ११

श्रमितगतिकी श्रीर एक शिष्य परम्पराका पता श्रमरकीर्तिके 🖟 ह्यकम्मोवएस (पट्कमों-पदेश) से लगता है, जो इस प्रकार है—

श्रमितगति, शान्तिपेण, श्रमरसंन श्रीपेण, चन्द्रकीर्ति श्रोर चन्द्रकीर्तिके शिष्य श्रमरकीर्ति। श्रमरकीर्तिने श्रपना यह श्रपभ्रंश भाषाका प्रन्थ भादो सुदी १४ वि० सं० १२४७ को समाप्त किया था।

अमितगितसृरिके अवतक नीचे लिखे प्रन्थ उपलब्ध हुए हैं। —

१ सुभापितरत्नसन्दोह—यह एक स्त्रोपज्ञ सुभापित प्रन्थ है। इसमे सांसारिक विपय-निराकरण, मायाहंकार-निराकरण, इन्द्रियनिष्रहोपदेश, स्त्रीगुण्टोपविचार, देवनिरूपण् स्त्रादि वत्तीस प्रकरण है स्त्रौर प्रत्येकमे वीस-वीस पचीस-पचीस पद्य हैं। सुगम संस्कृतमे प्रत्येक विषयका वड़ी सुन्दरतासे निरूपण किया गया है। सभी पद्य कएठ करने लायक हैं। प्रन्थके उपान्तमें १९७ इलोकोमे श्रावक-धर्मनिरूपण है, जिसे एक छोटा-सा श्रावकाचार सम-भना चाहिए। पूरे प्रन्थमं ९२२ पद्य है।

<sup>ा</sup> प्रस्तु प्रचिरत माणि क्चन्द्र जैन-प्रन्थमालामें प्रकाशित हो चुका है। जिस प्रतिके आधारसे वह छ्वा था, उसमें प्रशस्ति नहीं थी। परन्तु कारजा के भंडार में जो प्रति है, उसमें प्रशस्ति है, जिमे भैने अपने श्रन्थ 'महासेनाचार्य' शे पक लेखमें उद्भृत किया है।

<sup>ा</sup> आगे दी हुई प्रशस्तियाँ देखिए।

<sup>ाः</sup> इस प्रन्थका विस्तृत परिचय प्रो० हीशलालजी जैनने जैन-शिद्धान्तभास्कर भाग २ श्रंक ३ में दिया है |

निर्णयसागरनी बाव्यमानामे यह बहुत समय पहले प्रकारित हो चुका है। क्लकत्ते-को सिद्धान्त प्रचारिको समा इन हिन्नी ऋतुगदसहित मी प्रकाशित कर चुकी है।

यह मध्य विक्रमसन्न् १०५० पौप सुनी १चमीको समाप्त हुन्ना हे जब कि राजा मुज पृथितीका पाना करत थ ।

२ धर्मवरीहा—स स्कृत साहित्यमें श्रपने ढगका एक निराना ही बाज्य मथ है। हिन्दू पुराणोंनी उदयनांग क्यात्रा श्रीर मान्यताश्रोको वडे ही मनोरजक रूपमें मजाक करते हुए श्रविद्यसनीय ठहरा देनेगाना शायद ही कोई माथ इस श्रेणीका हो। सारा माथ एक सुन्दर क्याके रूपमें दोकियद है। क्लोनोंनी सख्या १९४५ है। इसन पढनेने माद्यम होता है, प्राथकर्ता पुराण माहित्यकी काली जानकारी रस्त य।

हमारा स्रयान है कि यह भय हरिमडसूरिके घूर्तीरयान नामक प्राकृत भावकी छाया लहर बनाया गया है। कमसे क्म पूर्तीरयान उन्होंने पढ़ा खन्नद्व होगा। दन दोर्नाहा एक है, यथि धर्मपुरीचा उसस भी खाँबर मनोरजक यम गर्टहा यह बात प्राथ कत्तींका खाह्यस्वि होना प्रकट करती है कि बेउन दो महीनेमें ही उन्होंने इस प्राथको समाप्त कर दिया था।

यह प्राथ विक्रम स वन् १०७० मा समाप्त हुआ था। अप्रस रागभग ४० वर्ष पहले इसे स्वर गुरुजा पर पानालालाजीने हिन्दी अनुपार सहित व्म्बर्देसे अमारित दिया था।

३ पन्नसग्रह इसे संस्ट्रत रजोरनढ गोम्मटसार कहना चाहिए। गोम्मटसारका भी एक नाम पचसम्ब है। प्राय गोम्मटसारके ही निपयको सुगम सस्ट्रतम शोकनद्ध करके यह रचा गया है।

यह मथ किम सन्त १०७३म सस्विम्छर नामक स्थानम वनकर समान हुआ था। इसकी प्रशन्तिस मालम होना है कि इनके शुरु माध्यमनके ममयम सिशुपवि या मिशुन पृथ्वीकी रत्ता करते थे।

माणिकचन्द जैनप्राथमा नामें यह प्राथ सन् १९२७में प्रकाशित हो चुका है।

थे उपासका बार—श्रामितगति श्राबनायर नामम इसना प्रमिद्धि है। उपाप श्राबना चाराम यह यहुत बिराए, सुगम और जिस्हत है। रचना बहुत ही सुन्दर और वाव्यक्षाते हैं। इसनी बनोक स ख्वा १३५२ है। इस मध्य क अन्तमें क्वांते श्रापनी गुरू परम्परा तो ही है, परन्तु रचनाका समय, स्तान श्रापि नहीं रिया है। स भव है, प्रशास्तिक एक दो प्रश्न निषि क्वांत्रीशेंनी हपासे हुट गये हों।

भ्रमितग्रतिश्वेद स्वस्य मासद्ववेत ।
 प्रियतिवशद्काति का ग्रमुद्भृतदोपम् ॥

यह प्रन्थ अनन्तकीर्ति प्रन्थमालामे स्व० पं० भागचन्दजीकी भाषावचिनका सिहत वि० सं०१८७९में प्रकाशित हो चुका है।

५ भगवती-आराधना — यह शिवार्यको प्राकृत आराधनाका पद्मवद्ध संस्कृत अनुवाद है। यह अनुवाद केवल चार महीनेमे पूर्ण किया गया था। इसमे अन्थकर्ताने देवसेनसे लेकर अपने तककी गुरुपरम्परा दी है; परन्तु समय और स्थान नही दिया है। यह अन्थ शोलापुर- से प्रकाशित हो चुका है।

६ सामयिक पाठ -यह एकसौ बीस पद्योंका प्रन्थ है। इसके अन्तमे लिखा है-वृत्तवंशशतेनेति कुर्वता तस्वभावनां ।

सद्योऽमितगतेरिण्टा निवृतिः क्रियते करे।

इति द्वितीय भावना समाप्ता ।

इससं माळूम होता है कि इस प्रन्थका नाम सामयिक पाठ तो नहीं है, या तो तत्त्व-मावना होगा या कुछ और। 'इति द्वितोय भावना' से यह मी अनुमान होता है कि सम्पूर्ण प्रन्थ बड़ा है और उसकी यह दूसरी भावना या दूसरा अध्याय है। माणिकचन्द-प्रन्थमाला के सिद्धान्तसारादि संग्रहमे यह एक ही कापी परसे प्रकाशित हुआ है जिसे ब्रह्मचारी शीतल सादजी किसी पुस्तक-भंडारसे नकल करके लाये थे।

७ भावना-द्वातिशितका । यह ३२ पद्योंका एक प्रकरण है, जो सामायिक पाठ नामसे कई स्थानोसे प्रकाशित हो चुका है । पाठ करने योग्य बहुत ही सुन्दर रचना है । सभव है, यह भी पूर्वोक्त तत्त्वभावना या ऐसे ही किसी नामवाले प्रन्थका एक अंश हो ।

८ योगसार प्राभृत-इस प्रन्थके कर्त्ताका नाम भी अमितगित है, परन्तु सन्देह होता है कि इसके कर्त्ता शायद इन अमितगितके दादा गुरुके गुरु अमितगित हों। क्योंकि ये अमितगित अपने प्रत्येक प्रन्थके प्रायः प्रत्येक प्रकरण या अध्यायके अन्तमे अपना अमितगित नाम दिलष्ट रूपसे देते हैं। उनकी यह विशेषता योगसारमे नहीं हैं। इस प्रन्थके अन्तमे कोई गुरु-परम्परा भी नहीं दो है, सिर्फ इतना परिचय है—

द्वष्ट्वा सर्व गगननगरस्वप्तमायोपमानं निःसंगातमामिगतिरिवं प्राभृतं योगसारं ब्रह्मप्राप्त्या परममकृतं स्वेषु चात्मप्रतिष्ठम् नित्यानन्दं गलितकलितं सुक्ष्ममत्यज्ञलक्ष्यम् । योगसारमिदमेकमानसः प्राभृतं पठित योऽभिमानतः

स्वस्वरूपमुग्लक्ष्य सोऽवित्ः (विरः) सम्प्रयाति भवदोषवंचितम्। इति श्री त्रमितगतिवीतरागविरचितायामध्यात्मतरंगिएयां नवमोधिकारः। अपने नामके साथ दिया हुआ 'बीतराग' निरोपण मी इनके प्रथम श्रमितगति होनेके श्रमु भानको सहारा देता है।

यह माय जैनसिद्धान्त प्रकारिानी सस्था द्वारा हिन्दा अनुवाद सहित प्रकारित हो चुना है। बुद्ध मायसूचियांम जम्बूद्धीपप्रहापि, चाद्रप्रहापि, सार्द्ध इयद्धीपप्रहाप्ति और व्यारया प्रहापि इन चार मायोंको और भी अमितगतिन्द्रत बतलाया है। परन्तु अभी तक ये कहीं उपनाध नहीं हुए।

उपत्य मार्थोमें मुमापितरक्षसन्दोह ति स० १०५० की रचना है। इसके पहलेकी किसी रचनारा हम पता नहीं। यह गून्य काकी प्रीह है। अधिक नहीं तो उस समय गूयक्तीकी अतस्या २५ ३० वर्षरी अवस्य होनी चाहिए। इस हष्टिस हम श्रीकामितगति का जामराल वि० स० १०२० के लगमग मान सरते हैं। पच ममह वि० सन्त् १०७३ में समान हजा है, अतल्य उस समय वे ५० वर्षसे उत्तर होंगे।

अपने प्रत्योंम उद्दोने मुज और सि जुनवा उल्लय क्या है। ये दोनो मालंके परमार राजा थे और उनरी राजधानी धारा थी। ये मुज यही है जिनके विषयमें \_कहा गया है कि

ल्थमीयीस्यति गोति द वीग्श्रीत्रीरवेशमनि।

गते मुजे यश वु जे निरालम्या सरस्वती॥ #

श्रयात् यरा पुज मुजराजार्के चले जाने पर लक्ष्मी तो निष्णुके पास चली जायगी श्रीर बीरध्नी बीरोर्के घर, परातु सरध्वनी बिल्कुरा निरावनम्य हो जायगी उसका कोइ श्राक्षयदाता न रहेगा।

मुज सरस्वती और सरस्त्रतो सन्होंके ऐस हा श्राश्रयदाता थ। उनका दूसरा नाम बानपतिराज था। वे स्वय भी निद्वान श्रीर कवि थ। उनका बनाया हुआ वोर्ट स्वत्र प्राथ ता श्रम तन्त्र नहीं मिना है, परन्तु कुद्र प्रायोमें उनक कुछ पद्य मिनते हैं ३। उनकी राज धानी उज्जयिनामें थी ×। ये राजा सीयक, श्रीहर्ष या सिंहमटके पुत्र ये, बड़े ही पराक्रमी।

क्षि मेरुन्द्रकृत प्रवाधितामिथा।

- । प्रीत्था योग्य इति प्रतापवसति रूपातेन सुञ्जारूयया
- यः स्व वास्पतिगातमूमिपतिना राज्येअनिविक्तः स्ववम् ॥-तिजक मजरो ।
- " गामानरेरा अञ्चनवमदेवने कमण्यतकका श्लिक-मंत्रीयिनी टीकामें २२थ श्लाकको टीकामें यह बहुकर एक परा उद्धन किया है कि यह हमारे पूचन वाक्पतिराज क्षपरनाम मुनवा है।
- × यादपितातारे पृष्टदान पत्र (इ० प्रिटरनेदोंते, जिन्द ६, पृ० २६ ४२) श्रीर परिमल हे नव साइनार चरितने मालूम होता है कि मुत्रहे समय शत्राता उत्त्रविनी थी। धाराका भाजपूर्वने झपनी शालपार पत्रवा था।

कर्णाटक, लाट, केरल, चोलके राजात्र्यांको उन्होंने जीता। कलचुरिनरेश युवराज देव (द्वितीय) को हराकर उसकी राजधानी त्रिपुरीका लूटा, मेबाइपर चढ़ाई करके ह्याहाइको नष्ट किया ह्योर चित्तारगढ़ ह्यार उसके पासक प्रदेशको ह्यपन राध्यमे मिला लिया। उन्होंने सोलंकी राजा तैलप द्वितीयको छह बार हराया, पर सानबी बार गोदाबरीके पासके युद्धमें ये केंद्र कर लिये गय ह्यार वि० सं० १०५० ह्यार १०५४ के बीच मार डाले गये। सुभापितरक्रसंदोहकी रचनाके समय वे जीते थे। तिलकमंजरीके कर्त्ता धनपाल, नवसाहसांकचिरतके क्र्ता पद्मगुप्त या परिमल, दशक्तपावलोक टीकाके कर्त्ता धनिक, पिगल छन्द सूत्रके टीकाकार हलायुध ह्यार ह्यामितगति इस राजाकी ही सभाके गब थे।

सिन्धुल, सिन्धुराज, कुमारनारायण या नवसाहसांक मुंजके छोटं भाई ख्रीर प्रसिद्ध राजा भोजके पिता थे। पद्मगुप्तने उन्होंकी ख्राज्ञासे 'नवसाहसांक-चरित' नामका ऐतिहासिक काव्य लिखा था। मुंजने ख्रपने जीते जी ही भोजको गोद ले लिया था। परन्तु भोज नावालिग थे, इमलिए मुंजकी मृत्युके समय सिन्धुल ही राजगद्दीपर बैठ गये थे। इन्होंने हूणोंको तथा दित्तण केशिल. वागड लाट ख्रीर मुरलवालोंको युद्धमें हराया था। ये गुजरात-नरेश सोलकी चामुएडराजके साथकी लड़ाईमें मारे गये।

इतिहासज्ञोने वि० सं० १०५४ ऋोर १०६६ के बीच किसी समय इनके मारे जानेका ऋतु-मान किया है।

भक्तामर-चरित, प्रवन्भचिन्तामिश, भोजप्रवन्ध छादि प्रन्थोंमे राजा मुंजके द्वारा सिन्धुल के छान्धे किये जाने छौर भोजको वध करनेके लिए भेजनेको जो कथायें लिखी है, वे सभी कपोलकिट्पत मालूम होती हैं । इतिहाससे उनकी कोई पुष्टि नहीं होती।

त्रागे त्रमितगतिके प्रन्थोको कुछ प्रशस्तियाँ उद्भृत कर दी गई हैं।

[ प्रयमे लगभग ३० वर्ष पहले मेने जैनहितेशीमें 'श्रोअमितगित्स्रिर' गोर्नक लेख लिखा था, जो सन् १६१२ में 'विद्वद्वताला' में भो प्रकाशित किया गया था। चसो लेखको एक तरहसे ग्रामूल संशोधन-परिवर्तन करके यह लेख लिखा गया है।]

# यन्थ-प्रशस्तियाँ

सुभावितरत्नसन्दोह---

आशीर्विध्वस्तकन्तोर्विपुलशमभृतः श्रीमत कान्तकीर्तिः सूरेर्थातस्य पार श्रुतसिललिनिधेर्देवसेनस्य शिष्यः। विज्ञाताशेषशास्त्रो वतसिमितिस्रतामश्र्णोरस्तकोपः श्रीमान्मान्यो मुनीनाममितगितयितस्त्यक्तिनि शेषसंग ॥९१५

अरुखमहिमालयो विमलसस्य अञ्जलि दरस्थिरगभीरता गुणमणि पयोवारिधि समस्तजनता सता श्रियमनद्मरी दहिनां सदाऽमृतजलच्युता विज्ञुयमेवितो दत्तवान् ।९१६ तस्य द्यातममस्त्रशास्त्रसमय शिष्य सत्तामवर्गो श्रीमा माधुरस्रवसाधुतिलक श्रीनेमिपेगोऽभवत । शिष्यस्तस्य महात्मन शमयुतौ निध्तमोहहिए श्रीमामाध्यसेनस्टिरभयत्त्रोग्रीनले प्रतित ॥६१७ कोपारातियियातकोऽपि सरूप सामोऽप्यदोषाकरो जैनोऽप्युवतरस्तपा गतभया भातोऽ।प ससारत । निष्कामोऽपि समिएमुनि उनितायुकोऽपि य स्वयत सन्यारोवितमानमा धतवयोऽप्यच्य प्रियोऽप्यपिय ॥९१८ दल्तिमदनगत्राभन्यनि यादव घो शमद्रवयममूर्तिञ्च द्रशक्षीरुक्षीर्ति । श्रमितगतिरमयस्तस्य शिष्यो विपश्चित्र चिरचित्रमिदमर्च्ये तन जास्त्र पवित्रम्॥५१५

धर्मपरीचा--

सिदान्तवायोानिववारमामी श्रीगोरमेनोऽज्ञति स्रिरेयय श्रीमाश्रराणां यमिना वरिष्ठ कपार्यविष्यसियो पन्छि ॥१ प्रस्तागेवप्या तर्जुसिमनम्बा तस्मात्सुरिद्यमनोऽज्ञतिष्ठ लोकोयोता प्रयालादियकः निष्ठामीष्ठ स्थयसोऽपास्तद्वाय ॥२ मामितापित्रपद्राध्यममुदो निर्मलोऽमितपतिवाणनाथ पामरा दिनमण्टिय सम्माज्ञायन स्म क्याराकरयोधी ॥३

×

नेमिपेण्गण्नायकस्ततः पावनं वृषमिष्ठितो विभुः । पार्वतोपितिरिवास्तमनमथो योगगोपनपरो गण्यार्वितः ॥४ कोपिनवारी शमदमधारी माधवसेनः प्रण्तरसेनः । सोऽभवदस्माद्रिलतमदोस्म यो यितसारः प्रशमितसारः ॥ धर्मपरोक्तामकृतवरेग्यां धर्मपरोक्तामिकलशरग्याम् शिष्यवरिष्ठोऽमितगितनामा तस्य परिष्ठोऽनवगितधामा ॥

## पंचसंग्रह--

श्रीमाथुराणामनघद्युतीनां संघोऽभवद्वृत्तविभूषितानाम् हारो मणीनामिव तापहारी सूत्रानुसारी शशिरिस्मग्रभः ॥१ माधवसेनगणी गणनीय शुद्धतमोऽज्ञिन तत्र जनीयः । भूयसि सत्यवतीव शशांक श्रीमित सिन्धुपतावकलंकः ॥२ शिष्यस्तस्य महात्मनोऽमितगितमींत्तार्थिनामग्रणी-रेतच्छास्त्रमशेषकर्मसमितिश्रख्यापनायाकृत । वीरस्येव जिनेश्वरस्य गणभृद्धत्योपकारोद्यतो दुर्वारस्मरदन्तिदारणहरिः श्रीगौतमोऽनुत्तमः ॥३

तिसप्तत्याधिकेऽज्यानां सहस्रे शकविद्विष मस्तिकाषुरे जातिमदं शास्त्रं मनोरमम्॥६

उपासकाचार, भगवती आराधनाको प्रशस्तियाँ कोई विशेषता न होने से नहीं दी गईं।

### श्रमणकेल्पोल के शिलालेको में कतिएय जैनाचार्य

[ लेगक-श्रीयुत बी० श्रार० रामच द्र दीहित, एम ए०]

श्रूरिनणनेत्यो । के हुन्द्र शिगालेखा धेमे हूँ, जिनमें दक्षिण भारत थे जनाचार्यों की परम्परा था उत्लेख पाया जाता है, जो इस प्रकार है इन्टक्क्टर (क्रोयडकुन्द), गृद्धपिच्छ (उमाखाति) वनाकिभान्छ, समन्तमद्र, शिवकािन, देवनान्दी श्र्यवा पृयपाद श्रकलक श्रादि।

द्विण भाग्त में जैनधर्म का प्रसार करन्याना में सबसे पहना स्थान पश्वास्तिकायसार श्रादि के रविता कुन्दरु का है। उपर्युक्त शिनातेग्यों में बुन्दरुन्द की जगह कोएडकुन्द का नाम श्राया है। पश्चास्तिकायसार की भूमिका म प्रोफेसर चन्नवर्ती ने बुन्दबुन्द को ही तमिल भाय तिरुम्हुरल का कर्त्ता ठहराया है। कुन्दुकुन्दा वार्य का श्वसन नाम पदान दी था। तिरुम्हरल के क्त्री क सन्त्र घ में श्रव भी बहुत मनभेद है श्रीर तिरत्रत्तुतर श्रीर कुन्दकुन्ट की एक ठदराना बहुत कठिन है। एक अनुश्रुति से ऐसा पता चनता है कि एनानसिंह की सरस्तता म तिरान्तुरर ने पुरल की रचना की। यह कहा जाता है कि एनानर्मिह का एनाचार्य होना सभव हैं श्रीर एपाचार्य कुन्दकुन्द का दूसरा नाम है-यगपि इस सम्बच में सल्टेह भी उपस्थित क्या जाता है। यदि नाम-मन्याधी यह एकता समार भी हो, तो भी इस तर्क मे कोई जोर नहा है निशेषकर उम न्या में, जब कि वह अनुश्रुति के क्माजोर धांगे के सहारे लत्भी हुई हे श्रीर सारेहपूरा एम्ना पर ही श्रवलयित है। हुरल में उधतम जैन-दर्शन श्रीर धर्म वा उन्लेग्य है, फिर भी पुरल्येण्य इसका प्रतिपादन करता है कि पुरन वा रचयिता उस त्रा के प्रचित धम का अनुवायी था, अर्थान् दूसरे शादों में बाह्यण धर्म का माननेत्राला था। लेकिन कुरता का कत्ता कुन्दकुन्द को ठहरान की बात छोड़रर यह निश्चिन है कि ईसा का पहली सदी में दिल्ला भारत में बुन्दरुन्द नाम के एक प्रसिद्ध जैनाचार्य हो राये हैं। यदि यह ठहरायाजाय कि वे गुनिगुन के बाद ही हुए हैं तो यह विशेष असगत नहीं कहा जा

१ बदाहरण के लिए १११२ का शिक्षालय म० ६७ दक्षिए

२ ए० चन्नार्सी द्वारा भ्रमुव दिन एव मन्यादित, १६२० ।

१ इ.से आवार्य के बूमरे नाम हें --वत्रप्राय, गृद्धिपत्त्त् । S 11 L P 15' एक दूसरा सत है कि वक्ष्माय और गृद्धिपत्तु कु रृष्ट्य से भिन्त थे ।

ह मेरी पुस्तक Studies in Tamil Literature and History का निरवल्लावर प्रकरण द्वित्य ।

सकता श्रीर यह श्रनुश्रुति से बहुत झुछ मेल भी खाता है। श्रनुश्रुति के श्रनुमार इनके श्राचार्यत्व प्राप्त करने का समय ईसा से ८ वर्ष पृत्रे हैं। इस समय इनकी श्रावधा ४४ वर्ष की थी।

इस प्रकार श्राचायं की निधि निश्चित हो जाती है। विद्वानों ने जो इनका समय ईसा-पूर्व तीसरी शताब्दों से लेकर ईसा के बाद छठी सदी के बीच ठहराया है, यह किसी पुष्ट प्रमाण के श्राधार पर नहीं है। राजा शिवछुमार को, जिनके लिये छुन्दकुन्द ने प्रन्थ-रचना की, पद्मवराजा शिवम्कन्द श्रथबा कदम्बराजा शिवमुगेश वर्मन बतलाना विल्कुल तथ्यहीन है। शिवकुमार श्रवद्यमेव एक छोटे-से जागीरवार रहे होंगे, जिनके बारे में पूरी-पूरी बातें मालूम नहीं है। खेर, छुड़ भी हो, इतना श्रवद्य माना जा सकता है कि कुन्दकुन्द ईसा के पूर्व पहली सदी के पूर्वार्थ में हुए।

यह तो निर्विवाद है कि कुन्दकुन्द दिगम्बर सम्प्रदाय के एक बहुत बड़े आचार्य थे। दिल्ला भारत के चार दिगम्बर संघो में से तान अपना सम्बन्ध इस आचार्य के साथ वतलाते हैं। वे तीन मंघ ये हैं: निन्दिसघ, सिंहसंघ तथा श्री यापनीयसंघ। चौधा संघ, जिसका नाम मूलसंघ है. अपना सम्बन्ध वृष्यभसेन से वतलाता है।

पंचास्तिकायसार के खलावा इनके ख़ौर दो प्रन्थ हैं. जो प्राकृत मे हैं छोर जिनका नाम है प्रवचनसार ख़ोर समयसार । प्रवचनसार का सम्पादन प्रो० ए० एन० उपाध्ये ने किया (१९३५ वम्बई) है। ख़नुक्षुति इन्हें कुछ ख़ोर भी छोटेमोटे प्रन्थों का रचिवता वतलाता है। उनके प्रधान-प्रधान प्रन्थों के सम्बन्ध में कुछ बतला देना ख़ावक्यक है। पंचास्तिकायसार का विषय है समय या समवाय छोर उसमें जीव, पुर्गल, धर्म, ख़ब्में छोर ख़ाकाश—इन पॉच ख़िस्तकायों का विवेचन किया गया है। प्रवचनसार शिचा-सम्बन्धों प्रंथ है तथा जैन-साधु-सम्प्रदाय में प्रवेश करनेवालों के लिए ब्यावहारिक रीति-नीति वतलानेवाला प्रन्थ है। उसमें तपश्चर्या पूर्ण जीवन का प्रारंभ करने के पहले ख़ब्धात्म-चिन्तन पर जोर दिया गया है। समयसार में काम से ख़ात्मा की मुक्ति छोर ख़ात्मज्ञान के सम्बन्ध में विचार किया गया है। जो इन छानुभूतियों को प्राप्त कर लेता है, उसे ही ज्ञानी माना गया है। इन तीनों प्रन्थों की विशद टीकाऍ लिखी गई हैं। टीकाकारों ने जो इन तीनों प्रन्थों को 'नाटकत्रयी' के नाम से पुकारा है, यह उचित ही है। इनमें से प्रत्येक प्रन्थ 'नाटक' कहलाने के योग्य है।

श्राचार्यों की सूची में दूसरा नाम उमास्त्राति का श्राता है। सम्भवतः कुन्द्कुन्द के वाद उमास्त्राति ही श्राचार्यपद के उत्तराधिकारी हुए। श्रवण्वेल्गोल के शिलालेख के श्रनुसार उमास्त्राति का श्रपर नाम गृश्रपिच्छ (गृद्ध्रपिंच्छ) था। इससे यह एकदम स्पष्ट हो जाता है कि कुन्दकुन्द का श्रपर नाम गृद्ध्रपिच्छ नहीं था। हमारा श्रनुमान है, एक श्रस्पष्ट जनश्रुति के

क्ष देखिये Intro P, VII, Sravana Bel, Ins 105 (Ec. II 154 dated 1938)

आधार पर ही कुन्दकुन्द की गृद्धापिन्छ मान निया गया है। उसास्वाति वा यह साम नैस पड़ा, इस सम्बन्ध म एक कहानी प्रचलित है, जो इस प्रकार हैं उमास्वाति त एक वार जैन सिद्धात सम्बन्ध में एक कहानी प्रचलित है, जो इस प्रकार हैं उमास्वाति त एक वार जैन सिद्धात सम्बन्धी शका हल करने के नियं तीर्थंकर श्रीम घर के पास जाने भी इच्छा, की। तीर्थंकर विनेह से ये। उसास्वाति मयूरपिन्छ लेकर अपने श्वास स्विद्ध क लिये आकारामार्ग स चले। मयूरपिन्छ भीच में तिर गया। उहाँनि उसके स्थान पर गृद्धापिन्छ भारण पर लिया। तमी स उनका नाम गृद्धापिन्छ पड गया। उमास्वाति ने सत्वार्थसून नामक एक दिउत्तार्व्य त्य वर्ष रचना नी है। इस में सबसे बडी विशेषता यह है कि अपने प्रकार सामक एक दिउत्तार्व्य त्या वर्ष रचना नी है। इस में सबसे बडी विशेषता यह है कि अपने प्रकार सामक में लिखे। वास्ता में उमास्वाति सम्झन की प्रश्रय देनेगांल पहले जैन गृह थे। सर्वद्धता आदि सिद्धात्तो के वर्णन म उद्दोनि हुन्दकुन्द का अनुसरण किया है। दीनों ने नव' पा उस्लेख किया है। 'तथ' एक टिप्टरोण है जो साधारणत श्वीताम्यों के भी अद्धी मार्ग्यो धर्ममची' में भी श्रमुत्त हुआ है। इस प्रच रा अन्तिम पच उमास्वाति और एक्प्रपिन्छ के सम्बन्ध में प्रकार खालता है। वह इस प्रच रा अन्तिम पच उमास्वाति और एक्प्रपिन्छ के सम्बन्ध में प्रकार खालता है। वह इस प्रच रा

तस्त्रार्थस्त्रक्चीरम् गृद्धपिच्छोपनस्तितम् । वन्दे गर्णादसः जातसुमास्त्रातिसुनीद्दरम् ॥

उमारवाति का समय निर्धारित करने के सम्याध में श्रमी तक कोई तिकित श्राधार नहीं मिन सका है। श्रवुश्रुति कह कुन्दकुन्द का समसामयिक भी यतनाता है श्रीर उनका उत्तराधिकारी भी। किर भी कुन्दकुन्द के समय के किसाय स उमास्ताति का समय ईसा के याद पहनो सदी का पूर्वार्ध बतनाया जा सहता है।

अलाकिए छ उमारवाति के पृष्टिराध्य थे जिनका समय इसा क बाद पहली सदी का श्वतिम भाग यतनाया जाता है। 'सच्छुच यह यह खेट की बात है कि इन यह जैन श्वाचार्य की जीवनी और उनके प्रन्या के बारे में हमें कुछ भी माछम नहीं है।

५५वें शिनालेस से मालूम होता है कि समन्तमद्र के हाथों जैनधर्म क प्रसार में बहुत सहायता मिनी। शिलालेस म इस बात का उल्लेस है कि समन्तमद्र एक गए। के, जो देवी पद्मावती का मक्त था. मस्तिया तथा आचार्य ४।

<sup>1</sup> Ec II 6916 Ibid tat Intro pp 26 ff

र देखो भूमिका सर्वार्थ छोक-शक्ति कम्, यम्बई ।

३ B देलो उपाये, op cit Plxxx

<sup>#</sup> Ibid 1XXXVi

Le in ev, se unfa !

उन्होंने स्थान-स्थान पर शास्त्रार्थ किए त्रोर जैनधर्म का प्रचार किया। शास्त्रार्थ करने के लिए वे कितने उत्सुक रहते थे, यह करहाटक (कोल्हापुर) के उनके वक्तन्य से माल्स होता है: "सर्वप्रथम मैंने पाटलिपुत्र मे विजय की डंका वर्जाई, इसके वाद मालव, सिन्धु, ठक्क, काचीपुर त्रौर वैदिशा मे। इस समय मैं करहाटक में पहुचा हुआ हूँ, जो योद्धात्रों त्रौर विद्वानों का केन्द्रस्थान है तथा घनी आवादीवाला है। मैं शास्त्रार्थ के लिए उत्सुक हूँ। हे नरेन्द्र, मैं सिंह के समान अपने प्रतिद्वन्द्वियों से खेल करता हूँ। जब शास्त्रार्थां सामन्तमः राजसभा में खड़ा होता है, हे न्येन्द्र, तब धूर्जिट (शिव) को जिह्ना मी, जो स्पष्ट तथ निपुण्तापूर्वक वोलने में कुशल है, शीघ ही गले में पीछे की त्रोर मुड़ जाती है। दूसरों से क्या आशा की जा सकती है ?"

समन्तमद्र ने आप्तमीमासा की रचना की, जिसमे स्याद्वाद-सिद्धान्त की विवेचना है। इनके दूसरे प्रन्थ का नाम रत्नकरएडकश्रावकाचार हैं। इन्होंने सर्वज्ञता-सिद्धांत का प्रचार किया, जो जैन-दर्शन का बहुत मुख्य अंग है। समन्तमद्र के बाद कई शताव्दियों तक विद्वानों के लिए यह केवल एक विशेष विवेचना का विषय था, लेकिन कुछ काल बाद यह एक बहुत महत्त्व का विषय हो गया और इसके मनोवैज्ञानिक पहल्ह पर अधिक जोर दिया जाने लगा। उपनिपदों की इस उक्ति को कि ईववर 'स्वयंम्' है, (जैनों के अनुसार ईववर आत्मा का ही विकसित रूप हैं) हमारे आचार्य ने अपने स्वयंम्-स्तोत्र' में इसका विशद रूप दिया है यहां यह कहना व्यर्थ है कि समन्तभद्र दिगम्बर-सम्प्रदाय के थे तथा इनका समय राष्ट्रकूटों के काल का पूर्वार्ध वतलाया जाता है। यद्यपि कोई उपयुक्त प्रमाण नहीं मिलता किर मो मि० ए० बी० कीथ साहव ने इनका समय ईसा के बाद अती शताब्दों निश्चित किया है, पर उन्होंने कोई प्रमाण नहीं दिया है। ' लेकिन जैन अनुश्रुति के अनुसार इनका समय ईसा के १३८ वर्ष वाद निश्चित किया गया है।

श्रवण्वेल्गोल के ५४वे शिलालेख से यह स्पष्ट हैं कि समन्तभद्र ने पाटलिपुत्र से सिन्धु तक की तथा सिन्धु से काञ्ची तक की यात्रा की। समन्तभद्र के वाद जैनधर्म का प्रचारकार्य ख्रौर भी ख्रधिक ट्यापक रूप से होने लगा।

इन लोगों के वाद महस्त्र के व्यक्ति शिवकोटि है। इनके प्रसिद्ध प्रन्थ का नाम 'भगवती-त्राराधना' है। परन्तु यह वड़े दुर्भाग्य की वात है कि इनके सम्बन्ध में हमें

१ देखो उपाध्ये, op cit P Xcii n

A History of Sanskrit Literature, P. 497

<sup>3</sup> देखो १८८३ और १८८४ की संस्कृत की हस्तितिति प्रतियों को खोज के सम्बन्ध में डॉ० भंडारकर की रिपोर्ट, पृ० ३२०।

श्रिभित हान नहीं है। दूमरे प्रसिद्ध व्यक्ति पूच्यपाद हैं, जो वनन्यताओं वे भी पूज्य हैं। इनने निदंद भी याना यहुत प्रसिद्ध हैं श्रीर इसके सम्बाध में श्रुतुश्रुतियों श्रीर रिलालेखों म भी उल्लेख पाये जाते हैं। 'राजानित्तम्य' म इनकी विचित्र हाक्ति,' रिशेष कर वैद्य के रूप में, विश्व है। माधारण्त यह निद्रास निया जाता है कि वे ईसा की पौचवीं राजानी में रहे होंगे।' सरकृत रचना को दश मिक्तयों इन्होंनी यतनाई जाती हैं। इनके एक निरोष प्रचलित प्रन्य का नाम 'समाधिसत्तक' है।'

पर तु समन्तमद्र के वार व्याचार्यों को अंग्री में सबसे महत्त्वपूर्ण व्यक्ति जो आते हैं, वे हें व्यक्तल । अपर्यन्त्रान के ५५में शिलालेत म माल्य होता है कि व्यक्तल का एक दूसरा नाम दाप्तकाग पटित था। उसी व्यक्तित म सहस्म होता है कि व्यक्तल का एक दूसरा नाम दाप्तकाग पटित था। उसी व्यक्तित म यह मी बत्ताया गया है कि उन्होंने ईसा के याद दर्वी सनी में काच्यी में जीव विद्वानों को हराया था। कहा जाना है कि उन्होंने ताता की हराया था। कहा जाना है कि उन्होंने शास के इस्तया था। अपने वर्ष म पराजय के पास्तक्ष्य वर्षों वर्ष म वर्ष म पराजय के पास्तक्ष्य वर्षों वर्ष म वर्ष म पराजय के पास्तक्ष्य वर्षों का निर्मान कर दिया गया, व्यौर ये लगा को चरों गण। मेकची समह (Mackenzie Collection P 40) की मूमिना म मि० वित्सन न वर्ष नावा हो कर कार्य होकर कार्य वर्ष म वर्य

उपर्युक्त वधना से एक वात स्वष्ट मार्ड्स होनी है कि होनाए सारत म इसा के बाद इंडों सदी म लेकर ट्वीं सदी तक का कार्रा जैन तम बीद धमावलियवा छोर माथ साथ शैव छीर वैज्यावों के थीन निव्वतापूर्ण धार्मिक वाद निर्माह का करा था। सभी सम्प्रदाय छावने सिद्धान्तों की रक्ता के लिये ज्युम तथा ज्यों जनसाधारण म वहुँचान क निये महा प्रव्यत्योग रहते थे। यपि जैन निव्वतार्गों ने बीद विद्वानों को विज्ञत करने में सदा सकलता पाई सथापि प्रचलित प्राचीन धर्म के छातुयायियों में व हास्त गण (?) जिनमें छाधिकतर तमिन 'वेत्रास्य' और 'विरवायम' क रचविता थेंडे।

<sup>1</sup> Ec 11 \$8, >28, 355 |

२ IA vol \ PP व्हर्दिकी vol XII PP 1३ — १।

३ सनातन नैन प्रथमाला विशव voi ! (बन्ध्: ३६००)

<sup>\*</sup> Indian Culture Vol VIII No । म प्रकाशित सम्बना अनुसाई।

# तत्कार्थभाष्य और अक्लंक (लेखांक ४)

[लेखक—श्रीयुत प्रोफेसर जगदीशचन्द्र, एम० ए०]

३३ नेकांत (४—१) में 'शो० जगदीशचन्द्र के उत्तर-लेख पर सयुक्तिक सम्मिति" नाम से एक सम्मिति प्रकाशित हुई है। सम्मिति में पं० जुगलिकशोर जी के मत का समर्थन करते हुए यह बताया गया है कि अकलंक के समस् स्त्रेताम्बरीय स्वोपझ-माध्य किसी हालत में मौजूद नहीं हो सकता। आश्चये हैं कि अपने विरुद्ध, सयुक्तिक लेखों को तो अनेकांत में छापने के लिये भरसक टालमटोल की जाती हैं, और पत्रों का उत्तर तक नहीं दिया जाता, तथा इस तरह के युक्तिविहीन अमोत्पादक लेखों को सयुक्तिक बताकर अपनी 'बाह बाह' की घोपणा की जाती है। सम्मित में मेंगे युक्तियों का खरडन करनेवाली कोई भी नई दलील नहीं है। इनमें प्रायः सब बातों का उत्तर लेखांक (३) में दिया जा चुका है। सम्मित-लेखक ने स्वयं स्त्रीकार किया है कि उन्होंने इससे पहले के दो लेखों को नहीं पढ़ा है। लेकिन माछ्म होता है कि उन्होंने मेरे लेखांक (३) को भी अच्छी तरह नहीं पढ़ा और जल्दी में आकर वे सम्मित देने बैठ गये हैं। इस सम्मित में जो एक दो नई स्मुमवाली दनीलें पेश की हैं, वे कितनी हास्यास्पद हैं, यह बात निम्न लेख से स्पष्ट होगी।

# (१) ऋहत्प्रवचन और ऋहत्प्रवचनहृदय

म्राद्मेप—जिस मन्थ पर राजवार्त्तिक टीका लिखी जा रही है, उसी मन्थ के उपर किये गये म्राद्मेप का उत्तर उसी मन्थ द्वारा नहीं किया जाता, उसके लिये उस मन्थ के पूर्ववर्ती मन्थ के प्रमाण की म्रावश्यकता होती है। म्रात. राजवार्तिकगत "उक्तं हि महत्प्रवचने द्रव्याश्रय निर्मुणा गुणाः" उल्लेख में म्राईत्प्रवचन का वाच्य तत्त्रार्थसूत्र नहीं हो सकता।

उत्तर—इसका विस्तृत उत्तर लेखांक (३) में दिया जा चुका हैं। वहाँ बतलाया गया है कि 'छक्तं हि अहत्प्रवचने' श्रादि राजवातिकगत वाक्य "गुणपर्ययवद्द्रव्यं" सूत्र की टीका में श्राया है। तथा "गुणपर्ययवद्द्रव्यं" सूत्र तक तत्त्वार्थसूत्र में 'गुण् के विषय में कोई चर्चा नहीं की गई। इसके अतिरिक्त 'गुण्' (गुणाथिकनय) के विषय में कुछ द्वेताम्बर जैन श्राचार्यों का मतभेद भी है। ऐसी हाजत में जिस सूत्र-प्रन्थ पर श्रकलंक वार्त्तिक लिख रहे हैं, उस सूत्र-प्रन्थ का प्रमाण देना उनके लिये श्रावद्यक हो जाता है। तथा साथ ही यह न

ग इसमे पहले तीन लेख कम से अनंकांत ३-४ ३-३०, तथा जैन सस्यप्रकाश, अहमहाबाद

६-- ४ में नक्ल चुके हैं।

मूल जाना चाहिये कि श्रकलक ने "श्रन्यत्र चोक्त" कह कर श्रपने कथन के समर्थन में किसी पूर्वेवर्सी प्रथ की गाथा भी डद्घृत की है ।

स्वय सम्मति लेत्सक ने "तदसावा यय निल्य", "भेदावणु " आदि सूनो के उस्लेत्यपूर्वक राजवात्तिकात ऐसे बहुत से स्थलों को स्वीकार किया है जहाँ "पूने क्षियत सिद्धि में आगे के सून उपन्यत हैं।" आगे चनकर नो इन महोदय ने "धृतो पचलवचनात्" आदि राजवात्तिकात वार्तिकेशाव का मनोमीत माध्य करते हुण, यह स्पष्टरूप से स्वीकार किया है कि अक्लाक ने अपने उक्त वाक्यहाण उमास्ताति की सौनीरचना पर शका उठा कर, उसका समाधान "इति चेन्न" वाक्य से करते हुए, तस्त्राधंगत 'कालक्ष' सून से अपने कथन की पुष्टि की है। इससे ऊपर जो आनेपस्य में प्रतिकावात्त्र दिया गया है उसका स्वत ही स्वयुक्त हो जाता है। अन्यथा "कालक्ष" सून को भी किसी अनुपन घ 'अर्थ्वस्वचनहदय' आदि माध्य का सून सीवात्त्र में देखा जातो यह तर्क ही ठीर नहा कि जिस प्रथ पर टीका लिसी जा रही है, उस प्रथ पर उठाई गई शका जा परिहार उसी प्रथ हारा नहीं किया ना सकता। यह वात क्वाचिन् मीलिक गर्यो के निपय में ठीन हो सकती है। सून प्रत्यों पर टीका आदि लिस कर जो अन्य बनाये जाते हैं उनके विषय में नहीं। इसीनिय सार्थितिहि, राजवात्त्रिक, इनोकवार्तिक, सिद्धसेनीय तत्त्रार्थ माध्यत्रि, शक्तक्ष नगराद कोई शका आदि सन्यों में अनेक जनाद कोई शका आदि उपस्थित होने पर सूनकार के सून करते हा सकते हैं। सन करते हो सार्थ में सार्व का सार्व मोई शका का परिहार सार्य आदि सन्यों में अनेक जनाद कोई शका आदि उपस्थित होने पर सूनकार के सून करते हम्यन स्वार्य करते हमा का परिहार किया गया है।

'श्रहेलउचन' का श्रव 'तरायसून' ही हो सचना है, माव्य नहीं, इनका उत्तर भी लेखांक (३) में शाखों के उद्धरखपूबन दिया जा चुका है। यह बात तो में भी नहीं कहता हूँ कि "द्रव्याभया निर्मुखा गुणा" सूत्र तस्वार्थमाव्य का कोई अश या पाठ है द्वगुमसूरि और सिद्धमेननिष्णु के उल्लेखों द्वारा में बतना चुका हूँ कि तत्त्वार्थ और तत्त्वार्थ भाष्य दोनों ही 'शाख', तत्त्वार्थसाख अथवा तत्त्वार्थाभिगम' के नाम से कहे गये हैं, तथा तत्त्वार्थाभिगम सूत्र, तत्त्वार्थसून, अहत्प्रवचन अर्ह्याउचनाधिगम, अर्ह्याउचनसमह और तत्त्वार्थाभिगम समह ये नाम एक ही माथ के सूचक हैं। अत्तर्य (यदि अ, च=क, प, फ=क, इसनिय झ, य=प फ—इस थीज गणित के अनुसार) 'अह्य्यवचन' का वाचक केवल मृत तत्त्वार्थसूत्र न मानकृत समाध्यतत्त्वार्थसूत्र मानना होगा।

#### (२) श्रईत्प्रवचन श्रीर तत्त्वार्थाधिगम

क्रान्तेप—प० जुगनकिरोर जी न 'इति श्रीमदर्दैत्प्रनचने तत्त्वाथाधिगमे उमास्वाविदाचको पञ्जसूत्रमाय्ये माध्यानुसारियया टीकाया सिद्धसेनगणिविरियताया श्रनगारागरियमेत्ररूपक सप्तमोऽष्याय " इस्र टीवा वाग्य में जो 'दमास्वाविदाचकोपदासुश्रमाप्ये' यह पद सप्तम्यन्त माना है सो ठीक नहीं। यह पर वास्तव में प्रथमा का द्वियचन है। क्योंकि माण्य शख् नित्य नपुंसक है। इसिलियं इस वाक्य का यह द्व्यर्थ होता है कि—'द्व्यहंप्रयचन तत्त्वार्थाधिगम में उमास्वातिप्रतिपादित सूत्र त्योर भाष्य हैं, उसमें सिद्धसेनगिणविर्गचन भाष्यानुसारी टीका है', ख्रादि। यदि प्रस्थकर्त्ता को सप्तम्यन्त पर ही देना था तो सप्तमी का द्विवचनात देना ही ठीक प्रतीन होता है। यदि कहा जाय कि सूत्र ध्योर भाष्य का एकच दिखाने के लिये सप्तमी का एकचचन है तो यह ठीक नहीं, क्योंकि एकना एककर्नृत्व की दिखनाई जा सकती है। टीकाकार को यदि भाष्य को 'क्वोपद्वा' ही वत्रताना था तो स्पष्ट भाष्य के साथ भी 'स्वोपद्व' या 'उमास्वातिवाचकोपद्व' ऐसा कोई विशेषण लगाना था।

उत्तर—कहने की व्यावव्यकता नहीं उपर जो व्याकरण का पांडिस वताया गया है, वह व्याकरण्शन्यता है। शास्त्री जी को शायद मालम नहीं कि उक्त वाक्य इवेताम्बर विद्वान सिद्धसेनगिण के हैं, जो भाष्य को म्बोपज मानकर उमपर टीका लिख रहे हैं। शास्त्री जी की विद्वत्ता का यह एक नमृना है कि स्पष्टरूप से तत्त्वार्थभाष्य की स्वोपज्ञता के सूचक सिद्धसेन के 'इति श्रीमदर्दप्रवचने' छादि वाक्यों से ही, वे भाष्य की छक्तोपज्ञता सिद्ध करने को तले हुए हैं। यह एक विलक्क मोटी सी वात है कि कम में कम उक्त संधिवाक्यों से तो त्रिकाल में भी भाष्य की अस्त्रोपज्ञता का अर्थ नहीं निकल सकना, उसके लिये तो अन्य प्रमाणों की ही ध्यावज्यकता होगी। सिद्धसेन ने साक शब्दों में "स्वकारादविभक्तोऽपि हि भाष्यकार:'' कह कर भाष्यकार और सूत्रकार का अभेद सूचित किया है। समक में नहीं त्राता फिर भी ये विद्वद्वय सिद्धसेन के वाक्यों को तोड़मरोड़ कर उनमे दृपित अर्थ निकालने का क्यों प्रयत्न करते हैं। उक्त संघि वाक्य में भी सूत्र ख्रौर भाष्य का एककर्तृत्व बताने के लिये ही 'उमास्त्रातिवाचकोपजसूत्रभाष्ये' यह समामांत सप्तम्यंत ऋखंड पद दिया गया है। जिसका स्पष्टार्थे है 'उमास्त्रातिकृत सूत्र छौर भाष्य मे ।' सूत्र छौर भाष्य का एक कर्त्ता होने की हालत में न तो यहाँ सप्तमी के द्विवचन की ज़रूरत है श्रौर न सूत्र श्रौर भाष्य के लिये अलग अलग 'स्वोपज्ञ' अथवा 'उमास्वातिवाचकोपज्ञ' विशेषणो को आवज्यकता । थोड़ी देर के लिये यदि उक्त पद को प्रथमा का दिवचन मान भी लिया जाय तो उससे यह कैसे फिलत होगा कि सूत्र और भाष्य एककर्नु क नहीं हैं। 'अईत्प्रवचन तत्त्वार्थीधिगम मे उमास्त्रातिप्रतिपादित सूत्र छौर माध्य हैं, उसमे सिद्धसेनगणिविरचित माध्यानुसारी टीका हैं - इस ऋर्थ से पं० जुगलिकशोर जी के मत का कैसे समर्थन होता है, सो समक नहीं पड़ता। तथा यहाँ 'उसमें' यह अर्थ कहाँ से आ गया ? यदि थोड़ी देर के लिये समफ मी लिया जाय कि सिद्धसेन के अनुसार सूत्र और भाष्य के बनानेवाले भिन्न भिन्न हैं (यद्यपि सूत्र और भाष्य को एककर्तृ क मान कर ही उन्होंन तत्त्वार्यभाष्य पर टीका लिखी है) तो शास्त्री

जी द्वारा प्रतिपादित उक्त ख्रथ में माव्य' राद कहाँ से कृद पडा ? तमा उस माव्य का क्यों कीन है जिस पर प्रयक्तार टीरा निर्दा रहें हैं यदि यहाँ उनास्मानिमाच केपक्स्तें जैमा कोइ पर हाता तो क्यांचित् उक्त क्यन का समर्थन हो सकता था। तमा अहर्ष्यवचन राद मा नपुस्तक्ता है, किर क्स भी प्रथमा का दिन्यन क्या न माना जाय? तमा 'इति श्रीतत्त्वार्थाधिममेड्ह्यन्यनसप्त भाव्यातुमारिग्या तत्त्राथ्यात्माया प्रथमोऽध्याय " व्यां सिधामयो का क्या ख्रथ होगा? 'उनास्त्रातिवायकोपक्षस्त्रभाव्ये' पर में जो 'उनास्त्राति वायनेप्रथ' उद्देश्य है, वह अपने विधय 'भाव्य' पर के साथ तो अत्रव्य ही जायगा, चाहे थोडी त्र कि निष्य है, वह अपने विधय 'भाव्य' पर के साथ तो अत्रव्य ही जायगा, चाहे थोडी त्र कि निष्य है, वह अपने विधय 'भाव्य' पर के साथ तो अत्रव्य ही जायगा, चाहे थोडी त्र कि निष्य है, वह अपने विधय 'भाव्य' दे से साथ तो अत्रव्य ही जायगा, चाहे थोडी त्र कि निष्य है वही अर्थ ठीक है। सिद्धसन, स्त्र और माच्य को एक मानक्र ख पर नीका निष्य रहे हैं। ऐसी हात म च हों के वास्त्रा म भाष्य की अस्त्रोपक्षता क्यों मी सिद्ध नहीं की जा सकता। वे तो राष्टत्य स भोष्य का क्योंपक्ष ही मानते हैं। तथा त्रसी स्वना को लिये हुए उनक उक्त सिधास्त्र है।

### (३) वृत्ति

श्राद्मेष-- 'वृत्तौ पचत्वप्रचनात् पष्टम् योपदेशव्याघात इति चेन स्त्रमित्रायापरिज्ञानात ', इस वार्तिर का यह श्रमित्राय होता है कि 'वृत्ती'-रचनाया (सूत्ररचनाया) सूत्ररचना में, 'पच'--पौच द्रव्य है, तु'--पुन या श्रथात्, 'श्रवचनात'-- छह था कथन न होने से, 'पद्रक्योपरशास्त्राचात '--पर्द्रक्य रा उपरेश नहीं यन सरना। ऐसा शवा का समाधार 'इति चेन्न' शर स क्या गया है, सो स्पष्ट ही है। इस प्रत्यिक का जो भाष्य हे उसका द्यभित्राय भी यही होता ह्—'पृत्ति'—सूत्ररचना म धमादिन द्राय श्रतिशत हें, वे कभी पचन्व से व्यभिचरित नहीं हो सन्त । इसीये पन्द्रन्य का उपदश नहीं बनता । उसना उत्तर अकरायनेय ने 'यानश्च मृत्र म तकर अपने कथन यी पुष्टि की है। यह चया "नित्याविध तान्यरूपाणि" सूत्र की व्याप्या में का गई है। यहाँ तर सीतीय पद्धति म का कोई भी उम्नेरा नहीं खाया है। इसनिये पचलिपयर शका करना विस्तुन जावज है। इस प्रमग पर यदि राजपात्तिर को भाष्य पर का गर शरा का ही निरमन करना अभीष्र था. तो भाष्यगतमूत्र व उल्तरा से ही उसका निरसा करत। यह एक बड़ी तिपत्र बात है कि भाष्यगत शका का समाधान श्रकनव-सरीन्ने निद्वार् भाष्यगन सूत्र से न करके निगम्बरगन मूत्र स परें। याण्डन महन वे शाम्त्रों में 'न हि कराचिन' आदि शरू प्राय आ ही जाते हैं, इसलिए य शाद माध्य में हैं और वही शब्द राजवात्तिक म भी हैं। इसलिए राजवात्तिक के मामा भाष्य था, एमा नहीं वहा जा सकता ।

उत्तर-शास्त्री जी के पांडित्य का यह दूमरा नमृना है। अपर श्रापने सिद्धसेनगिए के

वाक्यों को तोड़ मरोड़कर जो दृपित अर्थ निकालना चाहा है, वेंसा ही अर्थ आप अक्लंक्ट्रेव के

वाक्यों का निकालना चाहते हैं। उक्त वार्त्तिकवाक्य पर स्वयं श्रकलंकदेव का भाष्य है, जिसमें उक्त वार्त्तिक का स्पष्टार्थ दिया गया है। फिर भी शास्त्रीजी को श्रपना भाष्य श्रलग वनाने की क्या ज़रूरत हुई, सो समक में नहीं श्राता। क्या श्रकलंकदेव का भाष्य श्रापको मान्य नहीं ? श्रथवा उससे श्रथ का स्पष्टोकरण नहीं होता ? 'वृत्ति' का श्रथ 'सूत्र-रचना' करके तो सचमुच शास्त्री महोदय ने कज़म तोड़ दी है। क्या श्राप कृपा करके बतायेंगे कि किस

कोप के अनुसार उक्त अर्थ किया जा रहा है ? क्या कोई ऐसा एका इरी कोप आपके पास मौजूद है जिसमें वृत्ति का श्रथं सूत्ररचना दिया है ? श्रकलंक ने 'पंचलवचनात' का ऋषे भी 'पंच तु श्रवचनात्' कही नहीं किया है। न माल्म 'श्रवचनात्' पद से 'क्कह का कथन न न होने से' यह छार्थ ज़बदंस्ती कैसे निकाला जा रहा है। उक्त वार्त्तिक वाक्य पर अकलंक का भाष्य निम्न प्रकार से है—'स्यान्मतं वृत्तौ उक्तम् 'स्रविधतानि धर्मोदीनि न हि कदाचित्पंचतं व्यभिचरंति, ततः पड्द्रव्याणीत्यपदेशस्य व्याघात इति ।" अर्थात् वृत्ति में कहा है—"अवस्थि-तानि, धर्मादीनि न हि कदाचित्पंचत्वं व्यभिचरंति"; त्र्यतएव पड्द्रव्यके कथन का व्याघात होगा। पंचलवचनान्' का श्रर्थ सीचतान कर यदि 'पंच तु श्रवचनात्' किया भी जाय, तो उसका केवल इतना ही अर्थ हो सकता है कि 'पॉच का तो कथन नहीं किया', जो कथन श्रकलंक के विरुद्ध पड़ता है, क्योंकि वे कहना चाहते हैं कि 'पाँच का कथन किया हैं।' फिर भी कदाचित् शास्त्रीजी के उक्त अर्थ को स्त्रीकार किया जाय, तो प्रश्न होता है कि उमास्त्राति की वह कौन-सी सूत्ररचना है जिसमें "अवस्थितानि धर्मादीनि न हि कदाचि-त्यंचत्वं च्यभिचरंति'' ये वाक्य सूत्ररूप से पाये जाते हैं। यहाँ फिर से बताने की आवदयकता नहीं कि उमास्त्रातिकृतवृत्ति (भाष्य) में उक्त वाक्य निम्नप्रकार से उपलब्ध होते हैं—"श्रवस्थितानि च। न हि कदाचित्पंचत्व भूतार्थत्वं च व्यभिचरंति।" इससे निश्चित है कि राजवात्तिक में 'वृत्तौ उक्तं' कहकर जो वाक्य उद्धृत हैं, वे वाक्य न किसी 'सूत्ररचना' के हैं श्रौर न श्रवलव्य शिवकोटिकृत वृत्ति के, विल्क उक्त वाक्य स्वेताम्वरीय तत्त्वार्थभाष्य के हैं। 🛱 - 'आकाशग्रहणमादौ' इरयादि वार्त्तिकगत (राजवार्जिक पृ० १६१) 'धर्मादीनां पंचानामपि द्वस्याणां' श्रादि वाक्योल्लेखपूर्वक 'वृत्ति' शब्द का वास्य जो स्वयं राजवात्तिक सिद्ध करने का प्रयद्ध किया गया है, वह भी असमृतक है। राजवार्शिकगत 'वृत्ती पंचलवचनात्' श्रादि उल्लेख का प्रस्तुत उरुतेख के साथ कोई संबंध नहीं। प्रस्तुत उरुतेख में प्रथकार कहना चाहते हैं कि धर्मादि पाँच द्रव्यों का आधार आकाश है, अतएव ' अजीवकावा" श्रादि सुत में .. आकाश का प्रहण प्रथम होना चाहिये; जब कि 'वृत्तौ पंचस्ववचनात्' वाले उल्लेख में अकलंक का आशय दूसरा हो है। इसके अतिरिक्त राजवार्तिक का 'वृत्ति' के नाम से कही उक्लेख नहीं मिलता; वृत्ति को लेकर ही वार्ति क लिखा जाती है (वृत्ति. प्रयोजनमस्य वात्ति कम्-हेमचन्द्र)।

राजवार्त्तिक ध्वीर तस्वार्थमाप्य के उक्त वाक्या के प्राय श्रव्यस्था समानरूप स उपाधि होने पर भी यह कहना कि स्वडन मडन के शास्त्रा म "न हि क्दाचित्' आदि शान प्राय द्या ही जाने हें, आपह की चरम सीमा है। प्रस्तुत प्रकरण में खडन मडन का कोइ भी विषय नहा है। एक पात और है कि अकलकन 'नित्याप्रधिनायरूपाणि' मूत्र मही द्वापचल निषयक शका क्यां बठाई ? यि प्रस्तुत प्रमाग म वृत्ति का तक्ष्य कोट प्राथिवशप न होकर सूत्ररचना' ही है, तो उक्त मृत्र के पूर्व भी श्रनेत्र खला पर पहडूब्य चचात्रा प्रसग स्त्रायां , परन्तु उन स्थला पर सौत्री रचना की सगति क्या न घेठाई गर १ खास भरके 'द्रायाणि' श्रीर 'जीवाश्च' सुत्र तो इसके निए श्रीर भी उपयुक्त य । श्रवण्य 'वृत्ति' फा अर्थ 'सूत्ररचना' क्सी भी हानन में नहीं हो सकता। इसका वाच्य योई प्रथ विशेष है, खीर वह प्र थ उमाखातिहत भाष्य हे, जहाँ 'नित्यावश्यितानि' खादि सूत्र के भाष्य म ही उक्त वास्य श्राया है। इसी भाष्य स न्ठाकर श्रवनक न श्रपन प्रथम 'उक्त' वह कर इस वाक्य को दिया है। इनिए मानना होगा कि श्रक्तक की उक्त शका उक्त भाष्य को लेकर है। अब यटि इस शका का समाधान अफराक स्वय माध्यगत 'काटाइचेत्येके' सूत्र से करत हैं तो इसका ऋथै यह हुआ कि अक्तक, दिगम्बराष्ट्राय के प्रतिकृत होने पर भी, भाष्य को सुत्रहर स स्वीकार कर लेते हैं, तथा सत्रार्थमिद्धिगत दिगत्ररीय सूत्र 'कानश्च' ही है जिसको सामने रखकर वे अपना पार्तिक लिख रह हैं। ऐसी हानन में 'कालश्च' सूत्र ही प्रमाणुरूप से देका शका का परिहार किया जाना उचित था, जो श्रकलक ने किया है। पुत्रलेख में बताया जा चुका है कि लायपचल की शका तिगम्परों के यहाँ इमलिए नहीं उठ सक्ती कि उनके यहाँ तो निश्चित रूप म छ द्रव्य हा माने गये है जब कि इसे ाम्बरीय उत्तरकातीन प्रत्यों में भी 'पचद्रव्य' और 'पटद्रव्य' की आगमगत दोना मा यतायें भीजून हैं।

### (४) भाष्य

आसेष — (क) राजवार्तिक नत 'भाष्य' पट का वान्य सर्गार्थमिद्धि या स्वयं राजवार्तिक ही हो सन्ता है। मनावसिद्धि भाष्य क्यों है ? "नका उत्तर— रमत और परमतिराज रण्-स्प भाष्य ना खर्व होता है, तथा कृति और भाष्य क्यां वाक्क भी होत है, दूसरे सर्वार्ध सिद्धि की लेपनशैनी पातक्षन भाष्य सरीती भी है, तथा सर्गार्धसिद्धि में 'पड्ट्रायाणि' क उल्लेख हो तीन जगह दीव हो रहे हैं। इसी तरह राजवार्तिन मभी कई जगह उल्लेख हों। (दा) 'बहुकुल ' राज्य का खर्य 'बहुत बार' होता है। बहुत कोशिश करने पर मां 'पड

<sup>ी</sup> उदावरण के लिये देवें। — श्रुत मिलपूर्व आदि सूत्र का १२वा याति क ए ४२ ; मिलिश्रुत यानियायो आदि सूत्र की रहे बानि र, प्र०६०, तथा तम्हन कालविसार सूत्र को । लो वातिक, प्र०१४६।

द्रव्याणि' इस प्रकार के शब्दों को ज्वे० भाष्य में नहीं वताया जा सका, केवल 'पट्त', 'पडविधं' आदि वाक्य ही सिद्ध हो सके।

(ग) 'पूर्वत्र' शब्द देने से संदेह हो सकता था कि वात्तिक मे या भाष्य मे, अतः अकर्लक ने. 'भाष्ये' शब्द लिखा।

उत्तर- (क) पाठक देख सकते हैं कि स्वमतसमर्थन के लिये क्या क्या युक्तियाँ दी जा रही हैं। स्वय पूज्यपाद ने सर्वार्थसिद्धि को 'तत्त्वार्थवृत्ति' नाम से सृचित किया है। यदि सर्वार्थसिद्धि भाष्य होता. तो वे उसे भाष्य लिखते। स्वमन-स्थापन और परमत-निराकरण मात्र से कोई प्रन्थ भाष्य नहीं कहा जा सकता। तथा अन्य प्रन्थां की शैली भी पातॅजलमाष्य-सरीखी हो सकती है। परन्तु इसका यह ऋर्थ नहीं कि उन सबको भाष्य कहा जायगा। यदि श्रकलंक को स्वार्थसिद्धि का कोई उल्लेख देना था, तो वे प्रन्थ के नामोल्लेखपूर्वक दे सकते थे, अथवा तत्त्वार्थवृत्ति या वृत्ति नाम से देतं, उन्हें उसे भाष्य कह कर देने की क्या त्रावक्यकता थी १ इसके त्रालावा, यदि पडद्रव्याणि' इस पद का ही खास त्राप्रह है, तो 'पड्द्रव्याणि' पट सर्वार्शसिद्धि में भी एक ही बार त्राया है। (दूसरी जगह 'पडिप द्रव्याणि' है)। ऐसी हालत में सर्वार्थसिद्धि को भाष्य वताना भ्रम है। वास्तव मे सर्वार्थसिद्धि वृत्ति है श्रीर राजवार्त्तिक भाष्य है। जैसे राजवार्त्तिक को वृत्ति नहीं कहा जा सकता, वैसे ही सवार्थसिद्धि को भाष्य नहीं कहा जा सकता। हेमचन्द्राचार्य ने वृत्ति और भाष्य का अलग अलग लत्त्रण वताते हुए लिखा है कि "वर्तते अर्घावगमोऽत्रेति वृत्तिः" तथा ' भाष्यं सूत्रोक्तार्थप्रपंचकम् — भाष्यत इति भाष्यं । सूत्रे उक्तं अर्थं प्रपंचयति।" अर्थात् वृत्ति में साधारणहूप से मूल-प्रंथ का अर्थ होता है, जब कि वह अर्थ भाष्य में विस्तार से किया जाता है। भाष्य और वृत्ति कचित् समानार्थक भी होते हैं, लेकिन इसका यह अर्थ नहीं कि 'वृत्ति' 'भाष्य' हो जाय और 'भाष्य' 'वृत्ति' हो जाय ।क्ष

(ख) यह शंका पहले लेखों को न पढ़ने का परिग्णाम है। सम्पादक-'श्रनेकांत' ने श्रपने पूर्वलेख में "वाचकमुख्यस्य तु पंचैव" वाले उल्लेख द्वारा वहुत ज़ोरदार शब्दों में यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया था कि भाष्यकार के मत से 'काल' कोई द्रव्य ही नहीं।

<sup>%</sup> तिलक जी ने टीका श्रोर भाष्य का भेद बतलाते हुए अपने गीतारहस्य में लिखा है—-"भाष्य और टीका का बहुधा समानार्थी उपयोग होता है, परन्तु सामान्यत टीका मूल ग्रंथ के सरल श्रन्वय और इसके सुगम अर्थ करने को ही कहते हैं। भाष्यकार इतनी ही वार्तों पर सन्तुष्ट नहीं रहता, वह उस ग्रंथ की न्याययुक्त समालोचन। करता है श्रीर अपने मतानुसार उसका ताल्पर्य वताता है, श्रीर उसो के अनुसार वह यह भी बतलाता है कि ग्रंथ का अर्थ कैसे लगाना चाहिये"—विपय-प्रवेश ए० ११।

वनके मत में तो पाँच ही द्रव्य हैं, श्रवष्य राजवात्तिकात 'पट्र याणि' वाला वल्लेय तत्त्वार्थमाव्य हा स्वक नहीं हो सरवा । सम्पादक जो ही हम मान्यता का शास्त्रोत्त्रेख पुर्वक राष्ट्रत पूर्व लेग्न में विचा जा चुना है। इस लेग्न में मम्माण सिद्ध निया जा चुना है। इस लेग्न में मम्माण सिद्ध निया जा चुना है। इस लेग्न में मम्माण सिद्ध निया जा चुना है। इस लेग्न में मण्डत्याणि' ऐमा पट्ट प्रदित्त करने हा ही इन वयोग्रुद्ध पिड्ठता हा बमा हम मान्य में 'पड्डव्याणि' ऐमा पट्ट प्रदित्त करने हा ही इन वयोग्रुद्ध पिड्ठता हा बमा हो। पड्डव्य का उल्लेख मान्य में कई जगह (बहुक्व्य वा सी सी सार करते हैं, तो इतना वस है। पड्डव्य का उल्लेख मान्य में कई जगह (बहुक्व्य वा सी सी सर में हो श्रव्या श्रम्य में हो श्रव्या श्रम्य में हम प्रदेश का प्रदेश मान्य में महं जगह (बहुक्व्य वहुक्व्य वहुक्वय वहुक्यय वहुक्वय वहुक्यय वहुक्वय वहुक्यय वहुक्यय वहुक्वय वहुक्यय व

(ग) "यद्वाप्ये बन्ध्रुव " श्रादि उन्लेख राजप्रार्ति वा भी नहीं हो सनना। यदि वहाँ 'भाष्य' पद स श्रवन व को स्कृत माध्य इट होना तो उन्ह स्पष्ट श्रांमन् भाष्य श्रयप्र 'पूर्वत्र' श्राटि राजप्रार्ति । "नतु पूर्त पान्यानिम" (१ २०१) श्राटि राजप्रार्ति । ग्रतन वास्य में भी ज्ञात 'पूर्वत्र' निरासर प्रदेशन पान्यान का मूचन निया है। श्रतन्य यह सहता उत्तर नहीं हि 'पूर्वत्र' निर्म स सह है। सन्ता था दि बात्ति म या भाष्य म । यदि यह सेन्द्र होना ठीक है, तो किर वह सेन्द्र यह स्वाय न हुआ ! हिसी शृतिकार या माध्यस्त ने 'श्रम्या' श्रयमा श्राटि को सिन्द के सेन्द्र यह स्वाय का नहीं श्राता । साध्यस्त प्रस्ताय का मूचन क्यादे हो, ज्या इतर सादित्य में मान्यत्त म नहीं श्राता । श्रह्मायं श्रादि विवानं व 'श्रम्यामि प्रोत्तन' अपना 'पूर्वत्र प्रोत्तन आदि नाजा हात हात हा हि स्वस्त्र यह इन्लेख का सूचन किया है। नथा राजवात्तिस्भाव्य म तो क्ष्ट्र यह राज सिद्ध है, राजप्रातिक्ष स्वस्त्र वचन परि व न्या राजवात्तिस्भाव म कान्यत्र स्वस्त परि यह स्वर्त परि यह स्वर्त परि व नाम स्वर्त का स्वर्त का साइक्षरमा थ । अवह न न्यारप्राता न नत्राथमान म कान्यत्र स्वर्त के वाला सुद्ध ने के वाला सुद्ध नोता थी दृष्टि म वा भी मान्यता म हान्वर् थी। श्रत्यक भाष्य स्वर्य स्वर स्वर परा नाजित मार्य गई है मवना ।

## (५) तत्वाथभाष्य श्रीर राजवानिक में शब्दादिगत साम्य

श्राक्तेप—शन्दसाम्य, सृत्रमाग्य श्राँर विषयमाम्य तो बहुन शास्त्रों के बहुत शास्त्रों ने मिज सकते हैं, नथा मिणते हैं, श्रतः इस कथन की फोई कीमत नहीं।

उत्तर—यहा छाश्रय हैं कि नत्त्रावेभाष्य छौर राजवानिक भाष्य मे शल्दाहि की समानता स्वोकार कर लेने पर भी उसकी कोई कीमत नहीं चताई जाती। क्या सम्पादक फ्रनेकेंन भी इससे पहमत है ? हमारा तो कहना है कि थोड़ी देर के तिये यदि राजवार्तिक में वृत्ति. भाष्य छादि का उन्लेख न भी हो, तो होनो प्रत्यों में जो शब्द के शब्द, वास्य के वाक्य यहां तक कि १९ छे के १९ समानर प से पाये जाते हैं, वे यह सिद्ध ररने के लिये प्रयान है कि एक पर दूसरे का प्रभाव प्रवश्य है। राजवार्तिक से सवार्थानिद्ध या उसके कभी का नामोक्लेख न होने पर भी माना जाता है कि सवार्थितिद्ध सामने रखकर राजवार्तिक लियां गई है, किर तन्त्रार्थभाय का स्वर नामोक्लेख होने पर भी राजवार्तिककार ने भाष्य का उपयोग किया है, यह मानने में क्या छापति है ? बादि फिर भी छाकलंब से पूर्व तन्त्रार्थभाष्य का व्यक्तिक को व्यवना लिया है। यदि कहा जाय कि किसी व्यत्पत्त्व प्रत्य का दोना प्रत्यकारों ने उपयोग किया है, तो उस प्रन्य का व्यक्ति सप्रमाण सिद्ध करना चाहिए। राजवार्तिकगत व्यक्तिम कारिकाओं को वरसां से प्रजिप्त कहकर उनका लीप किया जा रहा है, लेकिन उनके प्रत्यन होने में व्यवनक किसी ने कोई प्रमाण दिया हो, यह देखने में नहीं प्राया।

हमारी समक्त में नहीं खाता कि यदि छक्तंक ने राजवार्तिक जेना महाभाष्य लिखते हुए लघुतत्त्वार्थभाष्य का उपयोग कर लिया, तो क्या हानि हो गई? वार्तिक प्रन्थों में उक्त, छानुक्त छार दुरक्त छथं की विचारणा हुआ करनी है। वार्तिक के इस लचण के अनुसार, अक्लंक ने तत्त्वार्थभाष्य में से छपने अनुकृत वातों के। प्रहण कर लिया छौर प्रतिकृत के। छोड़ दिया। महले जैन आचाये आजकल की तरह सकुचित वृत्ति के न होते थे। उन्हें जहाँ जो वात छन्छी लगती थी, वहां से उमें ले लेते थे। स्वयं अकलंक ने भागवद्गीता तक के उलीक को राजवार्तिक में ले लिया है। सिद्धसन के सन्मतितर्क पर सुमित नामक दिगम्बराचार्य-द्वारा वृत्ति लिखे जाने का उल्लेख मिलना है। यशोविजयजीकृत अष्टसहस्त्री-टिप्पण तो छप भी गई है। इसी तरह समतमद्र आदि विद्यानों का हरिभद्र आदि इवेताम्बर आचार्यों ने बहुसन्मानपूर्वक उल्लेख किया है। स्वयं धवला में सन्मतितर्क के उल्लेखपूर्वक उसकी गाथार्ये उद्धृत की गई है। कहने की आवश्यकता नहीं कि तन्त्वार्थभाष्य के स्वोपज्ञ माने जाने की परंपरा अकलंक में पुरानी है। अकलक के समकालीन सिद्धसेन, हरिभद्र

श्रादि रेनेतास्पर विद्वाना न उस स्वोपज्ञ मानकर ज्य पर टीकाएँ ज़िस्ती हैं। श्रत मानना होगा कि श्रम्लङ्क के सामने दवेतास्यरीय क्त्यार्थनाय्य श्रवदय मौमूट था।

(२)

प॰ जुननिक्तोरजा ने प्रस्तुत चचा पर विद्वानों की सम्मति छापने का श्रीगर्धेश क्या है। श्रतण्य, यदि में भी यहाँ कुछ विद्वानों की सम्मतियाँ प्रकाशित कर दूँ तो श्रप्रासिक न होगा। जिन विद्वाना ने छूपा काक श्रपनी श्रमूल्य सम्मतियाँ मेजी हैं, उनका में श्रप्तुगृहीत हु।

१---प० नाधुराम जो प्रेमी, वर्ष

में मानता हु कि श्राहराकृष्य का सामने तत्त्वार्थभाष्य श्रावरय रहा होगा और उसक रहन में जो तोग साम्प्रदायिक हैं, उन्हें भी क्या एतराज होना चाहिए, में नहीं समक्त पाता। एतराज का मीना तो तत श्राद्या जय उस भाष्य को कोई श्यान्यर दिवान स्त्रोपह सिद्ध करन का प्रयत्न करेगा। श्रापने जो प्रमाण दिये हैं, वे इस बात को सिद्ध करने के लिये काली हैं कि 'श्राहुंस्वयचन' कोई दूसरा मान्य नहा है।

२-प० महेन्द्रक्षार जो शास्त्रो, वन रस-

मेरा मा निश्वास हे कि यह भाष्य आरम्बहुन्त के सामने अवश्य था। में यायहुमुह चन्द्र, हिताय भाग की प्रसावना में इन रान्दा की निरंत रहा हूं। इसक स्वन्त तेव की वात शिगक्य परक्परा में पूचपाद से ही जिन्हा न है। इस विषय में मेरा स्वास आवेपण कार्य नहां हुआ है। पर इतना सुनिश्चित है कि यह भाष्य अवन्तवन्त्र स तो पुराना है। स्वन्तर्दर की द्रेव परक्परा में शब्द हुआ है। पर इतना सुनिश्चित है। अब उसपर सहसा विना किसी पुष्ट प्रमाण क अपित्रवास नहीं किया जा सकता। आपने अपने लेख में जो प्रवृत निषय क सिना आप बाता को उपेदा की है, वह प्रशस्य है।

३—८० केटाशच दृती शास्त्रो, बनारस—

प० ञ्जुगापिशोपजी का लेख 'न्गोटिय' है पोजिटिन नहीं । भाष्य वी स्त्रोपनता में सुम्मे भी निदशस नहीं हैं । किंतु छक्तचङ्क के मामने वह भाष्य था, ऐमा लगना जरूर हैं ।

४—प॰ दरवारीलाए जा, मत्यभक्त, वधा -

में माध्य की उमारगतिरून होने म कोई वाधा नहीं दरना। यह भी मेरा मत हे कि खरराष्ट्रस्त के सामने वर्भाष्य था। आपका पत्त सुके ठार माळ्स हाता है।

प्राक्तमर प पम० गोपाणी यम प०, भारताय । शाभवन, यस्वइ—

I went through your article with quite a good amount of inter-st. The gen al impression which it has left on my mind is one in your favour. You have stated the counter case fully and fairly

and along with stating it you have advanced a host of arguments which sufficiently and surely succeed in bringing your conviction home. Your article has much strengthened the position of Pandit Sukhlal ji, who has, in his Tattvarth Sustra Parichaya, P. 23), uncontroversially established Vachake Umaswati's authorship of the Bhashya. The identity of the Arhat-Pravachana with the Tattvarth-bhashya, so ably fixed by you, is ingenious and interesting in short, I take this opportunity of congratulating you on bringing out this illuminating and informative pamphlet.

श्रधीत—मैंने श्रापंत लेख की बहुत दिलचसी के साथ पट़ा। इस लेख के पट्ने से मेरे दिल पर यही छाप पड़ी कि श्रापंता पत्त ठींक हैं। श्रापंत श्रपंती श्रितपंत्ती दलीं लों के पूर्ण श्रोर निष्पत्तरूप से उन्लेख किया हैं। उन दलीं लों को पूर्वपंत्र में रखकर श्रापंत इनके विरुद्ध बहुत-सी युक्तियों दी हैं, जिससे अपने कथन का निश्चतरूप से पर्याप्त समर्थन हों हैं। श्रापंक लेख से पंडित युखलान जो ने जो मन श्रपंत तत्वार्धसूत्र ।परिचय पृ० ८३) में श्रवाधित रूप से स्थिर किया है कि भाष्य के कत्ती वाचक उमान्याति है, काची पृष्ट हों जाता है। तत्वार्थभाष्य श्रोर श्रह्तप्रवत्तन का जो श्रपंते श्रिमञ्चल सिद्ध क्या है. वह एक नई वस्तु है श्रोर मनोरंजक हैं। सन्तंप से, में श्रापंत्रों नई वातों पर प्रकाश डालनेंगले इस लेख के लिये वधाई देता हैं।

६—पं॰ वेचरदास जी, प्रोफेसर पल॰ डी॰ आर्ट्स कालेज. अहमदावाद—

में तो माष्य को स्वोपज्ञ ही मानता हूँ ख्रांर ख्रापक लेख के विषय को ठीक युक्तियुक्त सममता हूँ। राजवार्तिक के उपर भाष्य का ख्रसर होने में कोई ख्राख्र्य नहीं। गुढ़ इतिहास की दृष्टि से देखा जाय तो क्वेतांवराम्राय व दिगंबराम्राय के मन्थों में एक दूसरे की ख्रसर है, ऐसा स्वीकार करने में कोई वाथा नहों हैं। ख्रमी जो धवलागम छप रहे हैं, उनमें 'श्रायमंत्तु' का उल्लेख मिलता है, वह 'आर्यमंत्तु' क्वेनाम्बराम्नाय प्रसिद्ध कल्पसूत्र की स्थिवरावित में, जिसका नाम 'श्रार्यमंगु' लिखा है, वहीं हैं। साहित्य की दृष्टि से दोनों परंपरा की परस्पर घनिष्ट मित्रता थी। परन्तु पीछे से विच्छेद की कल्पना करके विम किया है।

७—मृनि श्री पुरायविजय जी, पाटरा—

श्रापके परिश्रम के लिये धन्यवाद। इस लेख के विषय में पं० सुखलाल जी की सम्मति श्राई होगी। मैं उनकी सम्मति से सम्मत हूँ।

८—पं॰ सुखलालजो, प्रोफेसर जैनचेयर. वनारस हिन्दू-युनिवर्सिटी, वनारस—
लेख की रौली सौम्य है और वस्तु ठोस हैं।

## विविध (१)

### भुजबलिचरिते

क्रिंद्स पाठर्रा को जैन सिद्धान्त मास्कर भाग 🚜 किरण २ में, सागन्य छ में रचित 'गोम्मनेश्वरचरिते' नामर एर कनड प्राथ का परिचय कराया जा चुरा है , जिसमें गोम्मटद्यर श्रर्थान बाहुया। की जायनी श्रीर शक १३०३ ई० सन १४३२ में राजा वीरपांड्य क द्वारा कारकन (South Kanara) म स्थापित गोम्मटक्वर या बाह्यत्ती ना विशाल काय मनोद्य प्रतिमा का इतिरूत श्राङ्कित किया गया है। उक्त गोस्मटेश्यरचरिते के रचयिता दात्रिए इम्मडि भरवराय के श्राशित, टालितकीर्ति के शिष्य और तौटावरेश (नर्तमान South Kanara निवासी कवि पन्द्रम है। भास्कर मे प्रशाशित उस लेख में मैंने यह लिख दिया था कि उक्त प्राथ में बीरपाएड्य के द्वारा मूर्ति स्थापित होने का समय शक १३५३, ई० सन १४३२ श्रीर क्ति चन्द्रम क द्वारा माथ रचे जाने का समयशात १५६८, ई० सन् १६४६, स्पष्ट ऋड्रिन है। जब इन दोनों समया में इस प्रकार २१४ वर्षका अन्तर पडता है, तब बोरपाएड्य के द्वारा स्थापित जाहजनी की विंग प्रतिष्ठा का वर्णन किन क द्वारा केवल श्रुति गोचर किया हुआ सिद्ध होता है। हाँ, अपने आश्रयनता वीरपाएडय के ही वशज भरतराय के द्वारा पीत्रे शक १५६८ इ० सन् १६४६ म सम्प न तो गई उसी मूर्ति की द्विनीय प्रतिष्ठा का वर्णन कवि का देशी हुई घटना है। मादम होता है कि वारुवनी की प्रथम एव द्विताय दोना प्रतिष्ठाओं की घटनाया को सुरक्ति रन्तने के निए गुरु लिनितकीति जी की प्रेरणा स प्रति चन्द्रम ने इस गोम्मटश्वरचरिते का रचना की है।

श्रमी हान में मुक्ते 'सुन्प्रलिचरिते' नामक सागदा छ द में हा रचित एक श्रीर बन्न छ प्रय मिना है। इसमें वगूर में चतुर्थे वीरितम्मरण्याजिन के द्वारा शन १५२५, ई० सन् १६०४ में स्थापित चाहुवली छ या गोम्मटेदरर थी निशान-वाय मनोदा मूर्ति की वित्र प्रतिद्वा पा चर्णन श्राह्मत है। इसके रचिता प्राचेणुपुरा-,मृहविद्यी) निशासी पद्मसिट्ट एर पद्मावती क पुत्र कि पद्मानाम हैं। पद्मानाम ने श्रपती इस रचना में तो श्रपते की चाहरीति वा शिख्य एत्र वित्मरण्याजिन वा श्रास्थान कि प्रति मात्र पोषित निया है। होँ, इनकी एक रचना श्रीर उपन प है, वह है 'रामचन्द्रचरित्र' वा उत्तर मात्र।'- उत्तम उन्होंने पिरवनार्थ श्र्यान

क सुबाली बाहुबनी का हा नामा तर है।

<sup>।</sup> पदुविद्री ६ नाम स पश्चिम वणुपुर एक दूमरा है।

<sup>😂</sup> इंसदा पून भाग चान्नशप्तर स्थवा शंकर कवि के द्वागारचा गया था। बाध में दी कि कि वे देहावयान दोन से यह प्रथ सपुरा रह गया था।

चारुकीर्ति+ को अपना त्रनगुरु, प्रभाचन्द्र को शिक्ता-गुरु एवं मृतिक के शासक चेन्नराजेट को रक्त बताया है। रामचन्द्र-चरित्र का उत्तर भाग (१७वें अध्याय में ३७वें अध्याय में अर्थे अध्याय में अर्थेन अर्थेन भुजवित्तचरिते में जिन तिम्मएएए।जिल को अपना आश्रयदाना दताया है अर्थे तिम्मए अजिलवंशी, दिनीय पदुमला देवी के उत्तराधिकारी, वंगूर में शामन करनेवाले पत्रम निम्मए।जिल ही होना चाहिये। उनका समय दे० सन् १७०१-१७६५ है। माल्म होना है कि कि वि पद्मनाभ का मृतिके और वेगूर दोनों स्थानों के राजदरवारों से समान मन्त्रन्य रहा। अन्यया वह भुजवित्तचरिते में वेगूर के तिम्मए।जिल को अपना आश्रयदाता और रामचन्द्र-

चरित्र में मृतिके के चेत्रराजेन्द्र की रचक केंसे लिखते। क्या स्थानीय (मृडविद्री, चौटराज-

वंश से कवि पद्मनाम का कोई सम्बन्ध नहीं रहा ?

पद्मनाभ के भुजविन्चरिते में ४ संधियों (श्रध्याय) एवं ५५१ पद्य हैं। यह पूर्वोक्त किंव चन्द्रम के गोम्मदेश्वरचरिते का ही अनुकरण है। जिस प्रकार इम्मिंड भैरवराय ने अपने वंशज वीरपाएड्य के द्वारा कारकल में स्थापित सुप्रसिद्ध विशाल-काय चाहुविलमूर्ति की धूमधाम से मस्तकाभिषेक-पूर्वक प्रतिष्ठा कराकर किंव चन्द्रम के द्वारा गोम्मदेश्वरचरिते की रचना कराई थी, उसी प्रकार पश्चम तिम्मएणाजिल ने अपने वंशज चतुर्थ वीरितम्मणाजिल के द्वारा वेणूर में स्थापित सुविख्वात विशाल-काय चाहुविल-मूर्ति की धूमधाम से मस्तकाभिषेकपूर्वक प्रतिष्ठा कराकर किंव पद्मनाभ के द्वारा भुजविल्चरिते की रचना कराई है। भुजविल्चरिते में भी गोम्मदेश्वरचरिते के समान मूल-विंच प्रतिष्ठा एवं द्वितीय साधारण प्रतिष्ठा दोनों का विशव वर्णान श्रिक्कत है। यहाँ पर एक चात का उल्लेख कर देना श्रावश्यक है। वह यह है कि गोम्मदेश्वरचरिते की अपेन्ना भुजविल्चरिते का निर्माण विवनस्थापना-काल से कुछ कम अन्तर में हुआ है।

कारकल में जिस दावाणी इम्मिड भैरवराय ने किव चन्द्रम के द्वारा गोम्मिटेइवरचिरते की रचना कराई है, उन्होंने ही वेणूर में वीरितम्मिएणिजिल के द्वारा स्थापित होनेवाली वाहुवलिम्तूर्ति की स्थापना को रोक दिया था। चित्क इसी विषय को लेकर उक्त दोनों शासकों में मारी युद्ध हुआ था और उस युद्ध में तिम्मिएणाजिल ही विजयी हुए थे। अ मुजविलचिरिते में इस बात का भी स्पष्ट उल्लेख मिलता है। वेणूर में वाहुविल-मूर्ति-स्थापित होने से अपनी राजधानी कारकल का महत्व घट जायगा, सिर्फ इसी ख्वाल से इम्मिड भैरवराय ने वेणूर की

<sup>+</sup> यह चारुकीर्ति मूडिवदी-मठ के तत्कालीन मठाधीश हैं।

<sup>×</sup> देखें--'द्विणकन्नडजिल्लेय प्राचीन इतिहास' पृ० ३४० ।

विंद प्रतिष्ठा का विरोध किया था। यों सो इम्मडि झैरजराय भी धर्मात्मा व्यक्ति थे। दौर, श्रत में घर्म की हो त्रिजय हुई श्रीर बाहुबली की मृति कारकल के समान बेणूर म भी समारोह के साथ स्थापित हुई।

खब दिस पाठकों था ध्यान प्रस्तुत विषय पर श्राक्षित करता हूं। अजयिनचिनि म कृषि पद्मनाम ने तिम्मणाजिन को चामुण्डराय का वराज धताया है। पर श्रीयुत गोजिन्द पै वे मत से य<sub>र</sub> चामुण्डराय श्रवणुवेत्मोन में श्रीगोम्मटेड्यर को लोक्जिक्कान निरानिकाय मूर्निक संस्थापक, धीरमार्त्त्वडानि श्रनेकोषाधिनिशिष्ट चामुण्डराय या चानुण्डराय नहीं है। ४

इस शुजर्यानिचरित में एक स्थान पर निर्द्धा है कि तिस्मणाजिन न थाटुविन मूर्ति का ससवाभित्र कराने की तीन इन्छा से हिन्तनापुर स अपने यहाँ आये हुए विजयकीर्ति जी की आझा प्राप्ति क िये केनदिय राजाआ क पास भेजा। इसस माख्य होना है नि उस समय पश्यम तिस्मण्णाजिल केनदिय राजाओं को हा अधीनता में येगूर में शासन कर रहा था। इस शुज्यिनचरिते से यह भा झात होना है कि वादीमसिंह न चन्द्रप्रमपुराण की भी रचना की थी।

इसमें एक ब्रीर नई घात इंटिगोचर होती है। यह यह है—वेणूर की गोम्मटेइनर मूर् से वैद्दिल्य पाइवें में स्थित सस्कृत शिनालेख में उत्तरिष्ठ है कि चामुएडवशान तिम्मराज ने अवर्णयेन्नोल के मठाधोरा गुरु चारुशीर्त क ब्राह्मानुसार शक १५२५ (६० सन १६०४) में इस स्थापित किया। दें कि तु इस मुजयनिचरित में प्रतिपादित है कि शक

× देखें--- Antiquars Vol 11 No 2- । में प्रकाशित लगा

ः भोतरस्या भारस्यद्वाद्वस्थयमध्यम् ।

अध्यान्नेतास्य नासस्य नासस्य नित्रसासनम् ॥१॥

स्वयंप्रतानेतु विषयाचित्रस्युतु ।

बताने ग्रासकृति वस्तरे पाण्यानायये ॥१॥

सानेश्य शहरपद्वसम्यां गृहपुष्यके ।

सुवाने सितुन देशियाणास्यदिनेशन् ।।

चारकीतिनुनेदिष्यवास्यादेन्यपन ।

धारकीतिनुनेदिष्यवास्यादेन्यपन ।

धारकात्रम्यकृत्यस्या

चारपायबन प्रतिष्टारब भुजवनवात्रबक जिल्हा ॥६॥

१५२४% मे यहाँ मृर्ति ग्थापिन हुई। शिलालेख एवं चिरते दोनों में संवल्पर एक ही शोभकृत अिद्धत है। मास के स्थान में शिनालेख में फाल्युन और चिरते में ज्येष्ट उपलब्ध है। इसी प्रकार पन आदि में भी दोनों में अन्तर पड़ता है। पना नहीं लगना है कि इन दोनों में ऐसा अन्तर क्या पड़ा ?

इस चिरते में दो चार मंस्कृत पद्म भी मिलते हैं। इनसे मालूम होता है कि कि पद्मनाम संस्कृत के भी अन्त्रे ज्ञाता थे। उदाहरणार्थ यहां पर स्रग्वराझन्द्रवद्ध एक पद्म नीचे उद्धृत किया जाता है—

> श्रीमान्नाभेयपुत्र हरिनतनुरुचि पूर्वेकामं सुनन्टा-रामागर्माव्यिचन्द्रं विमलगुगानिधि किपुरावासिनव्य । श्रीमत्तिम्मावनीशप्रणतपत्रयुगं सर्वेद्यःखापहारं भीमायध्वान्तभानुं परमसुखमयं गेःग्मटेशं भजेऽहं॥

श्रस्तु, ऐतिहासिक एवं सााहित्यक दोनां दृष्टियों से उपर्युक्त किव चन्द्रम का गोम्मटेक्वर-चिरते एवं किव पद्मनाभ का मुजबिलचिरिन ये दोना श्रन्थ श्रकाशनीय हैं। देखें. इस साहित्यिक-यज्ञ का यजमान कौन बनता है।

—कं॰ नुजवली शासी

( २ )

# काशिकाविवरणपश्चिका का कर्त्ता कौन है ?

श्रीयुत पं० नाथृराम जी प्रेमी ने 'जैनेन्द्रच्याकरण और आचार्य देवनन्दी' नामक अपने लेख मे प्रकट किया है कि 'इस न्यासकार जिनेन्द्रबुद्धि के नाम के साथ 'वोधिसत्वदेशीयाचार्य' नाम की वौद्ध-पदवी लगी हुई है, इससे यह यन्य वौद्धिमिक्षु का वनाया हुआ है। आश्चर्य नहीं जो वृत्तविलास किन को पूज्यपाट के 'जिनेन्द्रबुद्धि' इस नाम-साम्य के कारण अम हुआ हो और इसी से उसने उसे पूज्यपाद का समम कर उल्लेख कर दिया हो।'

इसके उत्तर में त्राचार्य पूज्यपाद विरचित 'समाधितंत्र' की प्रस्तावना में श्रीयुत पं॰ जुगत किशोर जी मुख्तार यों लिखते हैं—

'परन्तु ऊपरके शिलालेखमे न्यासका स्पष्ट नाम 'शब्दावतार' दिया है और उसे काशिकावृत्तिका नहीं विकि पाणिनीयका न्यास वतलाया है. ऐसी हालतमे जब तक यह

> क्ष श्रारिष्टिवाणेन्द्रसंखेय शक्कालदुरुश्चभकृतुसंवतसरदोलु ॥ वरजेष्टवहुलदशमिकशुकवारबन्धुररेविततारेयिल ॥ स्थापिसिद्तु भुजबिलस्वामियनु कोर्तिन्यापिमे दशदेशेगज्ञि ॥

हान हो में मुक्ते मूहिनिद्रों में 'महाभवन' 'रा पता लगाते समय गुरुतसि' में इस पर्श्विका की ताडपताहित एर पुरानी प्रति नेप्ति को मिन्नी हैं। इस प्रति में यह तृतीय छाष्याय क प्रयमपार का प्रारामिर छारा तक हो है। इसम प्रत्येक पाद के छात्त म 'इखाचार्यकिनेत्र वृद्धिनिर्यचताया काशिकानित्रस्यपश्चिताया 'मात्र है। रहीं भी 'घोषिसत्वरेशीयाचार्य' नाम ने चौद पद्मा इसमें नहीं लगी है। इसमें मेरे मन मयह विचार उठ राडा होता है कि यहत हुद्ध समन्न है इसके कर्ता छानार्य पुरुषार ही हा। "सम निम्नािपित तीन कारण हैं—

- (१) खनेर प्राचीन शिलालेग्य, ताम्रपत्र श्राप्ति में पत्यपाद का पाणिनीय वास के क्तों के रूप म उस्तेरत क्या गया है।
- (२) क्इ प्रसिद्ध प्राचीन ि॰ जैन भाएडारा म इम पश्चिका की प्रतियाँ उपलाध हैं , जब कि प्राय ऋत्य किमी बौद्ध माथ की प्रति इनम नहीं पायी जानी है ।
- (३) इस पश्चिम कमगा शीमों में एक्स तरन्त काशिक्षम्भोविंस चिनन्द्री चयत्ययम् यह अङ्गित है।

सुक्त बौद्ध-साहित्य में अनस्य गौतमपुद्ध क पयाय नामों म जिन' शाद त्यान से मिया है अबस्य परतु 'जिनेट' राज्य कहाँ भी नहां मिना है। इसी वियो मेंने इस सबस म बौद्ध साहित्य क अधिकारी विद्वास औपुन खानन्द की सन्यायन जी कपास सारताथ को जिस्स था। बत्तर में आप ता० १२ ४९ के अपन पत्र म या जिसन हैं— फिन स्थन तो मेरे प्यान म नहां आ कहें जहाँ बौद्ध साहित्य में कहाँ जिन द शब्द का प्रयोग आया हो। हो, जिन शब्द का स्वीम अबस्य है।

इसिन्ये श्रन्येपक निद्वाना म मेरा समेम श्रनुरोध इ कि व पश्चिम के कता के धारे म निरुप श्रनुष धान करन का श्रवहरू करें। —के भुजनना शास्त्री

अपित ते सन मन्त स्वया शैरणितितम् ।
गुणानी मुमह्द्युन् द्रीपाणाश्च विमातनम् ॥
आयतः सारमादाय कतेषा वाधिका वया
प्रतिस्तरमा यथाशालि क्रियन पश्चिका तथा ॥
यगाश्चित्रमाविमामाणाय स्वित् मुख्य ।
तर्रा न भणिकानारि म चितेन्द्री पाययमः ॥

80

χ<u>ςς</u> (ξ)

# लेखकों से निवेदन

किसी भी हिन्दी पत्र में प्रकाशित किसी हिन्दी लेख को तिना तिशिष्ट हेतु के भास्कर' में उसी रूप में प्रकाशित करना हमें अभीष्ट नहीं है। इसलिये 'भास्कर' के माननीय लेखकों में साटर नियेदन है कि आप का लेख जब तक 'भाग्कर' में प्रकाशित नहीं होता है, तब तक आप उसे अन्य किसी हिन्दी पत्र में न भेजें।

'भास्कर' एक पुरातत्व-संबंधी उच्चकोटि का पत्र है। स्त्रतः इसमे यथासंभव स्त्रप्रकाशित साहित्य को ही स्थान दिया जाता है।

आशा है, 'भास्कर' के इस आदर्श-सिद्धान्त से आप लोग भी सहमत होगे।

— कं० भुजवली शासी

## समीज्ञा

गोम्मटसार (वर्षवाएड)— मराठी श्रनुतार सहित , सम्पादम एव प्रकाशक्त — नेमचन्द् बानचन्द गाधी, उकीन, धाराशित , रॉवन ए० -४ + ५२२, मूल्य ५) रुपये , शोनापुर १९३९ ।

निमचन्द्र मिद्धान्त चक्रवर्तिहन गोम्मटमार जैन-साहित्य चेत्र में एक श्रद्धान्त महत्त्व पूण कृति है। श्रमी-श्रमा प्रकाश में श्राया हुई घरा। त्यादि ने निपयों रा भी इस पुन्तर में समानेश है। प्रत्येक दृष्टि से प्र"र निडतापूण है। कमराण्ड में प्रधानतया जैन एम निद्धान्त की विशेषतात्या की श्रद्धान्त मार्मिक हुंग या सूक्ष्मता स विरोचना की गयी है। उस मुसुत्त ने निये, जो कर्म सिद्धान्त का विशद श्रप्ययन करना चाहता हो श्रयवा मोन के मार्ग को श्रायर प्रशास एर उन्तत बनाना चाहता हो, यह पुस्तक श्रमिवार्य है।

गोम्मटमार पर क्रतेक टीराथ निक्न चुको हैं। कमकाएड गाथा न० ९ ५२ स पता चलता है नि चामुएडराय ने, जिनके निमित्त गोम्मन्सार मनतित किया गया था, इस पुस्तक पर एक नेशी या क्रतंड नीवा तैया की शि जिमका नाम वीरमातएडी है। पर हु इनकी रोई हलिलिप जहाँतक सुमें मालुम हे क्रत तक नहीं मिंगी है। एक दूसरी कतड टीका क्शावर्मीत लिखित 'आवतत्वक्षभीपिका' हे जो १२,५९ इ० में समान हुइ थी। इसक उपरात क्षत्रयव उ की लिकी हुई मन्द्रमनिष्की' नामक टीका हमारे मामने आती है जो सस्कृत में है। अभी तक केशवर्मा कीर क्षत्रयव की परस्तर सन्धित नीतियों पर मकाश डावले का प्रयत्न नहीं किया गया है। दूसरी की याद आता है। क्षत्रक निर्माण नेशि मिलता है जिसका जीवनकाल केशवर्मा के हम द्वारा के स्वत्न की है जिसका जीवनकाल केशवर्मा के हम क्षत्र की का प्रवत्न निर्माण नेशि मिलता । उपर्युक्त सस्कृत टीका की स्वार प्रवाद की स्वत्न स्वत्

यह सर्वेतिदित है कि जैन समाज भारतर्ग्य कि मिश्र भग्न भागा में श्रपनी भिश्र मिश्र भाषाश्रा क माथ फैंगा हुआ है। एस अनेरु जैती हैं जिनती माह भाषा मराठा है। अस्तुत समानोच्य पुस्तर धाराशिव निगामी श्रीमान नेनचर बालचट गांगा निर्मित कर्मेशाएट का मराठी मस्करण है जिसम विषय का बडी मानधानी में श्रपुत्ती निया गया है। श्रपने प्रथ म लखक महोन्य ने यह लिया है कि क्सि प्रकार उन्होंने ब्रह्मचारी शीत प्रसाद जी क नेतृत्व में इस विपय का अध्ययन किया तथा फिर उसको मराठों में प्रकाशित कराया। विपय के प्रतिपादन में लेखक-प्रकाशक महोदय की विनय और सरलता विशेष प्रशंसनीय है। माषा सरल है तथा विपय को सुवोध बनाने के लिये आवश्यक सूचीपत्र (Tables) भी दें दिये गये है। स्वाध्याय की सुविधा के लिये पूर्ण गाथार्ये अन्त में दें दी गयी हैं। विपयानुक्रमणिका एवं पारिभाषिक शब्दों की सूची दें देने से पुस्तक की उपादेयता विशेष वढ़ गयी है।

्र सेठ नेमचंद जो को इस प्रशंसनीय कार्य के लिये अनेकानेक धन्यवाद हैं। मराठी मापा-मापी जनता इस स्पष्ट एवं सुन्यविश्यत शैली में लिखित मराठी-संस्करण् के लिये उनकी चिर-श्रामारी रहेगी।

—ॅए० एन० उपाँघ्ये

# प्रशस्ति-संग्रह

हत्युक्तम् । ६६ तु सूत्र परमतिनराकरगाविकीर्पया पृषि यादीना सर्वेपा वुद्दालनि 
जातिविग्रेपाणा प्रत्येक स्पादिचतुष्ट्य साधारणा स्वस्पितिच्येतस्याधस्य प्रतिपादनाथ सृतम्। 
परमते हि स्पर्शेषस्य ध्वयावती पृषिद्रा। स्पर्शेषस्य स्वयावती पृषिद्रा। स्पर्शेषानेव धापुरिति चत्यारचेत्रस्यग्रया जात्य तरेण स्थिता पृषिव्यादय इत्युक्तम् । तथ्य 
युक्त्यानुपपद्रमिति स्वयत्तसाधनद्वारेगा निराष्ट्रियते । तथा ह्यापो गाध्यत्य । तेजोगाध 
रस्यत् । यापुर्ण धरस्यार्थवान् स्पर्गनत्वात्पृष्टिग्रियांयावित । पयमुक्त ताद्य दुक्तिका 
रपृषिव्यादीनौ वुद्गलयायत्य वुद्गलाना च स्पर्णादिमाधारणगुगात्वमिद्यानामसाधारगा 
पर्यावयोगिन वुद्गलानाह ।

च्चितम भाग---

इति य सुखबोधान्यां वृत्ति तत्यायमिद्ग्नीम्।
पद्महस्रां महस्रोनां विचारसमोत्तमागित् ॥१॥
यदत्त स्विन्ति वात विद्यासो देशशास्त्रयो ।
तिद्वार्येव धीमत्तदशोधयन्तु विमत्सरा ॥१॥
मो निष्ठीच्येन्न ग्रेते चदति च न पर हंगेहि पाहि तु याहि
मो कप्युत्त गाम मजति न नाशिनोद्ध हुयेद्यानत्ते (१)
मावप्रमाति रेणुं निधिरिति यो बदार्यवैक्योग ।
हत्या मन्यासमन्ते ग्रुमगतिरभात् सम्साधुस्सपुत्र्य ॥३॥
तयासोत्सुविग्रुबदुष्टिपिमम् सिद्धा तपारङ्गत ।
शिष्य श्रीतिनवन्द्रनामकल्तिश्चारिकमृपान्यित ॥
शिष्यो भासकरान्तिनामविग्रुवसस्यामवण्यायित् ।
तमाकारि सुखादिशेधविषया तस्यायप्रश्चि स्कूटम्॥४॥

षृष्तिगत प्रशस्ति से स्पष्ट शात होता है कि पृष्तिकार पविडतवर भास्करनन्दा के सब्देय गुरु क्षीजिनवन्द्र भट्टारक हैं। परानु हम नाम के कह आजय और भट्टारक हो गये हैं; इसिलिये निश्चयपूर्वंक यह नहीं कहा जा सकता कि भास्करनन्दी के गुरु जिनचन्द्र कोन है। श्रीयुत पं॰ नाथूराम जी प्रेमी का अनुमान है कि सम्भवतः श्रवणवेल्गोल के ५५वें शिलालेख में श्रकित जिनचन्द्र भास्करनन्दी के गुरु हैं। कि किन्तु यह केवल श्रनुमानमात्र है। इस बात को प्रेमी जी ने २२-१-४१ के अपने हाल के पत्र में भी स्पष्ट कर दिया है।

जिनवन्द्र नाम के एक थ्रोर थाचाये हो गये हैं, जो 'धर्मसंग्रहश्रावकाचार' के कर्ता पं० मेधावी के गुरु थ्रोर शुभवन्द्राचाये के शिष्य थे। यह शुभवन्द्राचार्य पद्मनन्त्री आचार्य के पट्टधर थे और पाग्डवपुराग श्रादि प्रन्यों के रचियता शुभवन्द्र से पहले हो गये हैं। पं० मेधावी ने 'हेलोक्यप्रज्ञित' प्रन्य की दानप्रशस्ति में उनका विशेष परिचय दिया है।' इसी प्रकार एक भारकरनन्दी और हुए हैं, जिनका उल्लेख 'न्यायकुमुदचन्द्र' की वृत्ति में उपलब्ध होता हैं। यह नित्यंघ के याचार्य देवनन्दी के शिष्य एवं सीख्यनन्दी के प्रशिष्य हैं। इस समय मेरे सामने और कोई सामग्री न होने के कारण तत्त्वार्धवृत्ति के रचियता भारकरनन्दी के सम्वन्ध में विशेष प्रकाश डालने में में विवश हैं। अस्तु, इसमें शक नहीं है कि प्रस्तुत तत्त्वार्थवृत्ति की प्रतिपादनशैली सुन्दर और सुगम हैं। भाषा की दृष्टि से भी यह वृत्ति प्रोढ़ हैं। वास्तव में इसका सुखवोध नाम अन्वर्थ हैं। वृत्ति लगभग पाँच हजार एलोकों में हैं। इसकी प्रतिपादनशैली प्रायः राजवार्तिक से मिलती-जुलती है। राजवार्तिक से यह प्रन्थ छोटा है श्रवश्य. किर भी उसमें प्रमुपल्य कुछ वाक्य इसमें मिलते हैं।

बहे हर्ष की बात है, ज्ञात हुआ है क मैसूर-गवर्नमेन्ट-ओरियन्टल-लायबेरी की ओर से यह प्रन्थ शीव्र ही प्रकाशित होने वाला है। इसके सम्पादक लज्धप्रतिष्ठ विद्वान् श्रीमान् पं० शान्तिराज जी शास्त्री, मैसूर हैं। यो तो उक्त लायबेरी की छोर से अभी तक महाक्तलंक का 'कर्णाटकशब्दानुशासन,' कविसार्वभौम पंप का 'आदिपुराण', नयसेन का 'धर्मामृत', जन्न का 'अनंतनाधपुराण' आदि कई महत्वपूर्ण कन्नड जैन प्रन्य प्रकाशित हो खेके हैं, परंतु संस्कृत प्रन्थों में यह तत्वार्थवृक्ति हो सर्वप्रथम प्रन्य है। जैनसाहित्य-प्रकाशन के संबंध में मैसूर-सरकार जो उद्यारता दिखला रही है, उसके लिये जैन-समाज मैसूर-सरकार का अवश्य ऋणी रहेगा। में आशा करता हूं कि उपर्युक्त मान्य शास्त्री जी के सहयोग से अब यह प्रकाशन-कार्य छोर द्वत गित से चलेगा। अब मैरे मन में आशा

<sup>\*</sup> देखे —'सिद्धांतसारादिसग्रह' में 'ग्रथकत्तांओंका परिचय'।

<sup>†</sup> यह 'प्रगस्ति' भवन में मौजूद है।

<sup>‡</sup> देखें -- 'ऋनेकांत' वप १, ए० १३३ ।

का सचार हो रहा है कि, मेस्र भोरिय उछ लायनेरी को उदार पय गुणवाहिणो कमेंद्री तत्वाथसूत को अय अपकादित टीकार्ष (प्रमाय द्वरत आदि), शाकटायनन्यास, शाकटायनम्यास, एकस्पिनमहिता, सिद्धिनिध्यरीका, न्यायिनिध्यय निम्मण, सत्यशासन्परात्ता, लोकिमाना, सिद्धा नसारदीयका, हिस्प्धानकाव्य की ि॰ जेन टीका वसुनन्दि-तिश्वायाः, स्पेक प्रायक्षित्तसमुख्य आदि महत्वपूर्ण संस्कृत प्रया के प्रकाशन की और भी भग्नप्र च्यान देगी।

(४६)ग्रन्थ न**ः** <sup>६३</sup>

## हरिवंशपुरागा

कर्ता—यश कीर्ति

विषय-पुरास भाषा-अपम्र श

नम्बाई १३॥ हब्च

चौडाइ ८॥ इञ्च

पत्रसंख्या १२१

पारम्भिक भाग ---

पयडिवजयहमहो हुणयिहिमहो ।
भविवजमहम्सहसहो ॥
भविवजमहम्सहसहो भाष्मितिजयहसहो ॥
मुग्गपणहसहों कह पयडिम हिरियमहो ॥
जय विमह विस्तित्यविस्तययास ।
जय अजिय अजिय ह्यकम्मपयाम ॥
जय सम्म्र भवतक्तरुक्तर ।
जय छोक्तन्त्र परिमेसियहणाि ॥
सुमह सुमयपयडिवपयन्य ।
जय पउमहिन्यहि गास्तियक्तित्य ॥
जय पर्वामहन्यहि गासियक्तित्य ॥
जय अप सुगाम हयकम्मपास ।
जय चन्यह मसिताम ताम ॥
जय सुनिहि सुविहिष्यहण्यांगा ।
नय मीवठ जिनवािण्यांगा ॥

जय सेय सेयिकय विगयसेय। वासुषुज्ञ तवजलहिसेय ॥ जय विमल विमलगुगगगग महंत। जय संत दंत जिगावर प्रानंत।। जय धम्म धमाविमहरित ताव। संति ममियसंमारताव॥ जय कुंध सुरक्षियसुद्धमयाणि। जय अरि जिगाचाजी स्वयलणागि।। जय मिह्न गिहयतिन्होकमञ्ज। जय मुणियुव्यय चुरिय तिमञ्ज।। जय गामि जिगा विस्तरहचक्रणोमि। जहियगय रायमङ्गोमि ॥ पास पापरजञ्जयस्त्राल । कुल गयिमा दियोसरा सुरिमाम्महियमामा॥ वीर विहासियणयपमागा। × × ×

मध्य भाग (पृष्ठ ५४, पंक्ति ४)—

सर्वजन्य पटांभोजे सर्वता भ्रमरायते।
भातृ पुर्ममं साधु (?) घोटाख्यो नंदतां विरं॥
स भ्रमाहे वासरे उमाह्यो सरं।
पंडु सहाउवविद्वेड ता पक्के दूगां सविणयभूयं॥
करमउलेप्पुण दिट्ठ विणवय सो जि भो णिष्ठणि देव।
मंडलिगार गाहिह विहिय सेव माय दिगायरि
पहु दुमहु राउ पिय सुन्त्रि।
देवहि वद्धराउ हं पेसिउ तुम्हहं पासु तेगा।
गिष्ठमाहुं भ्रायउ कज्ञो ण जेगा।
दुमयहो सुय दोवह अय विणीय
रुवेण पीइ सीलेग सीय पागहं वल्लहं जगमगहं इह
सिगारु करंति णवेण दिट्ठि

परिणातमि यहेह यह भाउ
गोमितिय वयगो गाउ चटेर
जोपहाने हर तासु देह
भमतिय गारवर सव्य प्राय
सुम्हह भापित्य प्रास्ति राय
गिय गारवह रेविया वह चटह
वह प्राम्मत् मा किवि करह
वहाहरगाहि पुन्निय दुउ
दुमयहे सहाप जा सारमूउ
वुस्त कृतियमे सिय सवरह
वाद्य कृतियमे सारम् विवारक
वाद्य कृतियमे सारमाणियह ताई

× × ×

दिषदा जसम्या पत्थय विसुधि।

चित्रम भाग--

काणवित्र हरियम चरित्र वि ॥ ज्ञामहिणहु मायक वह दिवायक। तामद्र दिवहाटु बुजु जे दिराहु हि चरियद बुरुष सहसद्दियद कारादित ह्यपारमानु ॥२२॥ इय हरियम दुराण कुरुरमाहिद्दिष विद्युद्धवित्ताणुरंजये।

सिरि गुणकितिमोममुणिससिकितिषिरिये ॥ साहु दियत गाम किए गोम णांहु सुचिहर भीमञ्जूण फिव्याण भमण । णिडुल महुदेव सव्यहु मिडियमणवणणेते यह मो ममगो

ममत्तो॥ सधि॥

इस हरिवशपुराण के रायिता गुणकीर्ति व निष्य यह कालि है। अप्रणयेक्नोन क शिलालेक्सों म गुणकीर्ति नाम क दो स्थितिया का उल्लेख उपराध्य है मदस्य, परन्तु उन क्षेत्रों में इनका कोई क्रिये परिचय नदां मिलता। इस नाम के चौर भी को स्थित हो गर्थ है, किन्तु हरिवश-पुराण के कर्ता इन यन कार्ति से उनका सम्बन्ध देखने मैं नहीं आता। यसी भयस्या म यह नहीं कहा जा सकता है कि अमुक गुणकीर्ति हा हरिवश- पुराण के प्रणेता यशकार्ति के गुरु है। इसो प्रकार यशकार्ति नाम के भी अनेक व्यक्ति हो गये हैं, जैसे—एक गोपनन्दी के शिष्य \* दूसरे धर्मशर्माभ्युद्य के टीकाकार लित कीर्ति के शिष्य। सारांश यह है कि इस हरिबंश-पुराण के रचियता यशकीर्ति का या उनके गुरु गुणकीर्ति का विशेष परिचय मुक्ते प्राप्त नहीं हो सका, इसलिये उनके सम्बन्ध में यहाँ पर कुछ भी प्रकाश नहीं डाला जा सका।

(५०) यन्थ नं० <sup>६६</sup> भ

# नेमिपुरागा

कर्ता- ब्रह्मचारी नेमिद्त

विषय--उपदेश

भाषा—संस्कृत

लम्बाई १२ इञ्च

चौडाई ६॥ इञ्च

पत्रसंख्या १६७

## प्रारम्भिक भाग--

श्रीमन्नेमिजिनं नत्वा लोकालोकप्रकाशकम् ।
तत्वुराणमहं वस्ये भन्यानां सौख्यदायकम् ॥१॥
नमद्दे वेन्द्रमौलीनां , लस्तकान्तिसरोजले ।
यस्य पावद्वयं प्राप प्रोल्लस्तकमलश्रियम् ॥२॥
सर्वसौभाग्यसन्दोहः सर्वशक्रसमर्चित ।
योऽभवत्सर्वसौख्यानां कारणं भन्यदेहिनाम् ॥३॥
यस्य नामस्मृतिश्चापि करोति परमं सुखम् ।
प्रभा वा भास्करस्योच्चैविकाशं कमलाकरे ॥४॥
तं नमामि जगत्सारं स्वर्गमोन्नसुखप्रदम् ।
नेमिनाथं महाभक्त्या तत्पुराणप्रसिद्धये ॥५॥
क्वे श्रीवृपभाषीशं सुराधीशाचितक्रमम् ।
येनाभ्यधायि मद्धमों विनेयानां विनाश्रमम् ॥६॥

<sup>+</sup> देखे —'जैनशिलालेखपंग्रह'।

श्रजित नितरन्द्यं त नमामि जगद्धितम् । यो निता नेय पुता मा रागई पाटिशयूभि ॥॥। भगमन्तापसन्दोहसयकारकम् । य देऽभिनम्दन दत्र देवदेवाधिनायकम् ॥५॥ सस्त्ये समिति दय भाषाना समितिपदम्। परावभ प्रमाधील प्रसिद्धमहिमास्पदम् ॥॥॥ थीसपोच्च जगरसार सम्पदा नमसाधनम्। च द्रवभ प्रभासार सवस्क्रीशनाशनम् ॥१०॥ पुष्पदन्त रसत्कुन्डपुष्पसत्कान्तिसुन्दरम् । पन्देऽह शीतर देव शीत होत्तमपाग्भरम ॥११॥ श्रेयोज्ञिन नमाम्युचै मारश्रेयोनिय धनम्। वासुपुज्य जगत्पुज्य प्रजुद्धकमलाननम् ॥१२॥ नमामि विवलाबीम केवलगानभास्करम् । बन्दऽन तजिन भचयान तान नम्खाकरम् ॥१३॥ सहमतीर्थेश सुरासुरसमर्थितम् । शान्तिनाथ भजाम्येत साभन्येकसम्मतम् ॥१४॥ धन्दे कु शुजिनाधीश कुथ्यादो च स्याम्पदम् । श्रर देव सदा वर्ग्यार साररमाध्वम् ॥१५॥ महिं मोहारिसामह याद नि शल्यधामकम्। सुवत त नमाम्येत मुनिसुवतनायकम् ॥१ 🗐 श्रीनैमि सस्तुव देर नमहेच इसस्ततम् । नेमिनाय जगन्नाथ यद सर्गामराचितम् ॥१७॥ प्रमिद्धमहिमासार पा"र्वनाय जिनेभ्वरम् । बादे श्रीपोरतीर्देश बीरपार सुखाकरम् ॥१८॥ पने तीधकराधीशा सर्वदेवेन्द्रवन्दिता । .. सन्त् मे शातिरसारस्या ये कालवयोज्ञ्या ॥१९॥ ब्रैटोक्विपारास्टा सिडा ससारपारमा । त में नित्य समाराष्या' सातु सत्कार्यमिदिवा ॥२०॥ घ देऽह भारतां जैनां जगनुष्यान्तविनाशिनीम् । भासिनीं सबतत्वाना भानुभामित्र निमणाम् ॥२१॥

रत्नत्रयपवित्राणां मुनीनां शर्मकारिणाम् ।

श्रन्तिम भाग--

गच्छे श्रीमितमूळसंघितळके सारस्वतीये शुभे विद्यानिद्प्रपट्टशुम्नकमळोळ्ळासप्रदो भास्करः। श्रानध्यानरतः प्रसिद्धमिहमा चारित्रचूडामिणः श्रीमद्वारकमाळ्ळभूपणगुरुर्जीयात् सतां भूतळे॥ प्रोद्यत्सम्यक्त्वरहो जिनकथितमहासप्तमंगीतरंगै-निधूंतैकान्तमिथ्यामतमळिनकरकोधनकादिदूरः। श्रीमज्जैनेन्द्रवाक्यामृतिवशद्रस्यः श्रीजिनेन्द्रप्रवृद्धिः जोयान्मे स्ररिवयों वतिनचयळसत्युण्यपग्य श्रुतािधः॥ मिथ्यावादांधकारत्त्यकरण्यविः श्रीजिनेन्द्रांव्रिपद्म-व्रन्द्वे निद्धं न्द्रभक्तिजनगदितमहाझानविद्यानसिन्धुः। चारित्रोत्कृष्टभारो भवभयहरण्ये भव्यळोक्षकवन्धुः जीयादाचार्यवयों विश्वर्गुणिनिधि सिहनन्दी मुनीन्द्रः॥

<sup>\*</sup> मध्य भाग भौर श्रन्तिम भाग भवन की १११ नं० वाली प्रति से ली गई है, क्योंकि प्रस्तुत प्रति व बहुत श्रगुद्ध है।

## जैन-सिद्धान्त-भास्कर

जैन पुरातस्व-सम्बन्धी पाण्मासिक पत्र

भाग ७—वि० स० १११७, वीर० स० २४६७

#### सम्पादक

श्रोफ्सर हीरालाल जैन, एम ए , एल-ण्ल वी श्रोफेसर ए० एन० उपाध्य, एम ए , ही लिट् बायु कामता प्रसाद जैन, एम धार ए एस प० के० भुजवली शासी, रिशाम्पण

जैन सिद्धान्त भगन, यारा द्वारा प्रकाशित

भारत में ३)

निदेश म ३॥)

ण्य प्रतिका १॥)

# विषय-सृची

लेखक

१ कुञ्ज जैन यन्थों में संगीतचर्चा-[श्रीयुत वी० राघवन, एम० ए०, पी-एच० डी०

३ जैन रामायर्षे —[ श्रीयुत्त प्रो० डी० एत० नरसिहाचार्य, एम० ए०

४ मंत्रशास्त्र का एक अलभ्य जैन प्रंथ-[श्रीयुत अगरचन्द नाहटा

विक्र

१९

28

६३

99

विषय

२ स्रोज-त्रीन—[श्रीयुत पं० नाथूराम प्रेमी

| t, | वादीमसिह—[ श्रीयुत पं० के० मुजवली शास्त्री, विद्याभूषण .                       | . १          |
|----|--------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| ક્ | 'रॉयल एशियाटिक सोसाइटी', लंदन, मे जैनप्रन्थ—[ श्रीयुत वा० कामता प्रसाद जै      | न.           |
|    | एस० आर० ए० एस०                                                                 | હદ           |
| Ø  | अवण्वेल्गोल के शिलालेखों में भौगोलिक नाम—' श्रीयुत कामता प्रसाद जै             | न,           |
|    | एम० आर० ए० एस०                                                                 | . <i>प</i> फ |
| 6  | श्रीमहाधवल में क्या ?—[ श्रीयुत प्रो० हीरालाल जैन, एम० ए० एल-एल० वी०           | . LE         |
| 9  | सत्यरूपणा-विमाग व वर्गणा-खराड-विचार [श्रीयुत प्रो० हीरालाल जैन, एम० ए          | o,           |
|    | एल-एल० बी०                                                                     | २७           |
| १० | संस्कृत के साकेतिक ऋंक —श्रीयुत पं० नेमिचन्द जैन, न्याय-ज्योतिष-तीर्थ          | २२           |
| ११ | हमारे संग्रह के कुछ दिगम्बर प्रतिमा-लेख—[ श्रीयुत अगरचन्द नाहटा. मॅबरल         | ाल           |
|    | नाहटा                                                                          | . १२         |
| १२ | हम्मीर, रायबहिय ऋौर चन्द्वाड़ —[ श्रीयुत दशरथ शर्मा, एम० ए०                    | ٩            |
| १३ | विविध-विषय—(१) गोमट शब्द पर विचार—[ श्रीयुत पं० के० भुजवली शास्त्री            | 48           |
|    | (२) भास्कर की बात—[ श्रीयुत बा० कामता प्रसाद जैन ए                             | खं           |
|    | पं० के० मुजवली शोस्त्री .                                                      | १०२ 🖫        |
|    | (३) श्रीपुराग्ण[ श्रीयुत पं० के० मुजवली शास्त्री                               | ५२           |
|    | (४) हरिवंशपुराण का रचनास्थान—[ श्रीयुत दशरथ शर्मा, एम० ए०                      | ५ ५०         |
| 48 | साहित्य-समालोचना —(१) एकीभाव स्तोत्र (सटीक) —[ पं० के० भुजवली शास्त्र          | रे १०५       |
|    | (२) कथामंजरी—[ पं० के० सुजवली शास्त्री                                         | ecq.         |
|    | (३) गौरवगाथा                                                                   | . ४०४        |
|    | (४) मिएधारी श्रीजिनचन्द्रमृति . "                                              | . १०४        |
|    | (५) बृहत्त्वयंभूस्तोत्र , ,                                                    | १०५.         |
|    | यन्थमाला-विभाग                                                                 |              |
|    |                                                                                | तं १२०       |
| •  | २ प्रशस्ति-संप्रह—[ सं० श्रीयुत पंः के० भुजवली शास्त्री, विद्याभूषण 💎 . १६१ हे | रे १७६       |
|    |                                                                                |              |

## THE JAINA ANTIQUARY

VOL VII

JUNE, 1941

No 1

### Edited by

Prof Hıralal Jaın M A LLB Prof A. N Upadhye, M A, D Litt Babu Kamta Prasad Jaın M R A S Pt K Bhujabalı Shastrı, Vidyabhushana

Published at
THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY
ARRAH, BIHAR INDIA

Annual Subscription Foreign 4 s 8 p

# CONTENTS.

| 1. | JAINA LITERATURE IN TAMIL By Prof. A. Chakravarti | PAGES |
|----|---------------------------------------------------|-------|
|    | M.A., I.E S.                                      | 1-20  |
| 2  | ASOKA AND JAINISM. By Kamta Prasad Jain, M.R.A.S. | 21-25 |
| 3. | NEW STUDIES IN SOUTH INDIAN JAINISM. By Prof.     |       |
|    | B. Sessagiri Rao, M.A                             | 26-39 |
| 4. | JAIN TRADITION IN RAJAVALI KATHE .                | 40-47 |
| 5. | Raviaw                                            | 48-52 |

# THE JAINA ANTIQUARY.

''श्रीमत्तरमगम्भीरस्याद्वादामोघलाञ्चनम् । जीयात् श्रेलोक्यनाथस्य शासन जिनशासनम् ॥

Vol VII No I

ARRAH (INDIA)

June 1941

### JAINA LITERATURE IN TAMIL By Prof A Chakravarti, M A 1 E S

Continued from Vol VI No 11 page 42

The 4th chapter Mokkalavadacarukkam is devoted to Neelakesi s challenge to this Buddhistic teacher Mokkala Mokkala in his turn is defated and made to acknowledge the rival faith. This is one of the biggest chapters in the book because of the important Buddhistic doctrines whi h are discussed in detail in this chapter Mokkala himself sends Neelakesi to the very founder of Buddhism Hence the fifth chapter Buddhavadacarukkam represents the meeting of Neelakesi and Buddha for the purpose of discussion Buddha himself is made to realise that his doctrine of Ahimsa is not observed in spirit by his followers He is made to realise that mere lip service to Ahimsa is not a satisfactory doctrine of religion where finally he himself is made to acknowledge the unsatisfactory nature of his religion which must be recast to keep the spirit of Ahimsa Thus next to the introductory chapter 4 chapters are devoted to this discussion of Buddhism. Then the other Darsan's are introduced ID SUCCESSION

The 6th chapter is devoted to Ājivaka religion The chapter is called Ājivaka rādacarukkam The founder of Ajivaka religion was a contemporary of Mahāvira and Gautama Buddha In outward

appearance Ājīvakas resembled Jaina Nirgranthas. But in the matter of religion they differed very much from both the Jainas and the Buddhists Though the contemporary Buddhistic writers made no mistake about the identity of Ājīvakas, later Indian writers very often made the mistake of confounding them with the Digambara sect of Jainas. In this chapter on Ājīvakas the author of Neelakēši distinctly warns the reader against any such confusion and emphasises the fundamental doctrinal differences between the two sects.

The 7th chapter is devoted to an examination of the Sankhya schools. Hence it is called Sankhyavadacarukkam.

The 8th chapter is devoted to the examination of Vaisesika Darsana. The author carefully brings out the points of resemblance between the Jaina and non-Jaina Darsanas in philosophical matters always keeping before his mind's eye his own fundamental concept of Ahimsa.

The 9th chapter is devoted to the examination of Vedic ritualism, hence called Vedavādacarukkam In this section there is not only a criticism of Vedic ritualism involving animal sacrifice but also a critical examination of Varnāśrama Dharma based upon Vedic ritualism. The author tries to argue that the social differences based upon birth, have no significance in the spiritual field, and hence are altogether without any importance to religion From the point of view of religion the only difference to be noted among the human beings is the difference based upon character, culture and spiritual discipline.

The last or the 10th chapter is devoted to the examination of the materialistic school usually called Bhūtavāda. Hence the chapter is called Bhūtavādacarukkam Here the discussion is mainly devoted to the establishing the reality of a spiritual principle beyond materialistic conglomoration of the world. The author tries to emphasise that consciousness or Cetanā is an independent spiritual principle and not a mere secondary by-product of the combination of material things, an independent spiritual principle which is recognised as an entity surviving the disintegration

of the material element with which it is associated in the life of the individual Thus the main theme of this chapter is the survival of human personality after death. This Neelakesi demonstrates to the leader of the materialism who readily accepts his mistake and acknowledges that there are more things not dreamt of in his philosophy Thus ends the work after vindicating first the reality of the spiritual principle the human personality and secondly the supremacy of the religious doctrine based upon Ahimsa Thus Neelakesi completes her life task which she is intended to be a thanks offering to her Guru from whom she learnt the fundamental principles of religion and philosophy which she adopted as her own, though she as a Goddess had been revelling in animal sacrifice. Thus we see that Neelakesi is mainly a controversial work intended to vindicate the reality of the soul against materialism the nobility of Ahimsa against Vedic ritualism and the dietetic purity of vegetarianism against the Buddhists who preached Ahimsa and practised Himsa.

We know absolutely nothing about the author of the text though we know that the commentary is written by Vāmana Muni Since there are references to Kuraj and Nāladiyār in this work it must be later than the age of Kuraj. Since it is intended as an answer to Kundalakēši it must certainly be later than Kundalakēši.

Since we know nothing about Kundalakesi itself we cannot build much on this information. All that we can say is that it is one of the very early classics in Tamil literature. It contains 894 stanzas on the whole. This text is certainly very useful to students of Tamil leterature in exhibiting several rare grammatical and idiomatic usages and archaic terms in which the work abounds.

Two other minor Kavyas which are still lying in obscurity in palm leaf manuscripts are (4) Udayana Kavya and (5) Nagakumāra Kavya. The former as its name suggests relates to the life of Udayana, the works of Vatsa prince of Kauśambi Since they are not published we cannot say much about them

There is another Tamil classic dealing with story of Udayana Probably this is not one of the minor Kavyas Judging by the volume of matter and the metre employed in this work it is probably an independent work not included in any of the traditional lists. It is made available to the Tamil reader by that indefatigable worker in the cause of Tamil, Dr. Swaminatha Ayyar, whom we have already referred to This work Perunkathai probably was named after Brhat Kathā of Gunādhya written in what is known as Piśācabhāṣā, a Prākrīt dialect The author is known as Konguvēl, a prince of Kongu Dēśa. He lived in Vijayamānagar, a place in Coimbatore District where there were a number of Jainas in former days This work is quoted by several famous commentators in Tamil, to illustrate the grammatical and idiomatical usages in Tamil literature. The book now published unfortunately is incomplete. The editor with all his attempts was not able to obtain the missing portions in the beginning as well as at the end of the work. Instead of waiting indefinitely, it is good that the work is published though incomplete From Gunāḍhya's Bṛhat Kathā which contains a lot of other stones the author of Tamil Perunkathai has taken only the portions relating to the life af prince Udayana. The story consists of 6 main chapters. Unjaik-Kāndam, Lāvāṇak-Kāṇḍam, Maghadak-Kānḍam, Vattava Kāṇḍam, Naravāna Kānḍam and Thuravu Kāṇḍam, all relating to the rich life of Udayana. Udayana was the son of Satānīka of the Kuru dynasty who ruled over Kauśāmbi Śatānika's queen was one Mrgāvatī. When she was in an advanced state of pregnancy she with her attendants was playing in the upstairs of her palace had herself and her attendants and the whole background adorned with plenty of red flowers and red silk clothes After play she fell asleep on her cot. The most powerful bird of Hindu mythology 'Sarabha' mistaking the place to be strewn with raw flesh on account of the red flowers strewn across carried away the cot with Mrgāvatī sleeping on it to Vīpulācala When Mrgāvatī woke up she was surprised to find herself in strange surroundings The bird which carried her there realising that what she carried was not a mass of flesh but a live human being, went away leaving her there. Just at that moment she gave birth to a son, the future Udayna. her welcome surprise there was her father Cētaka, who, after renouncing his kingdom, was spending his time there as a Jaina

Yogin When he heard the cries of the baby he went there and found his daughter Mrigavati Since the child was born about sun rise he was named Udayana On the same hill Vipulacala there was living one Brahmana Risi Brahmasundara with his wife Brahma sundari Cetaka Muni the father of Mrigavati placed his daughter and her child in the care of Brahmana Muni where they were looked after as members of his own family This Brahmana Rsi had a son by name Yugi and Yugi and Udayana became very intimate friends from the childhood which friendship lasted through their life After some time Cetaka Muni s son who was ruling over his kingdom after his father's abdication, himself wanted to renounce it and wanted to become a Tapasa He went to his father to appraise of his intention met there the beautiful youth Udayana whose identity was revealed by the grandfather When Udayana was known to be his sister s son he was gladly taken back to the city to rule over his grandfather s kingdom. He took with him his playmate and friend Yugi who was always of great help to him throughout his career. While he was living with his foster father Brahmasundara Mun! he was taught by that Brahmana Rs; a valuable Mantra with the help of which even the most violent mad elephant could be made as quiet and harmless as a sheep. He also had as a gift from the same Brahmana Rsi a divine musical instrument whose notes would subdue and tame even the wildest of elephants With the help of this Mantra and the musical instrument while living in the forest Asrama he once subdued a famous elephant which afterwards was known to him to be a divine one and capable of immense service to him for several years. When Udayan went to Vaisāli his grandfather's place he took with him not only Yugi, his playmate and friend but also this elephant who was willing to serve the prince Udayana While Udayana was thus ruling at Vaisali his father Satānika who was in great sorrow becau e of the loss of Mrgavati after searching for her in various lands went to Vipulacala where he discoverd his queen under the protection of her father With the permission of her father she was taken back to Kausāmbi by Śatānika After some time Udayana inherited his father a kingdom also and thus he was the lord of both Kausambi and Vaisalt Then begin the real adventures of Udayana By careless ness he loses the divine elephant. He roams about in the forest with

his Veens in hand in search of his elephant. Just then the emperor of Ujjain, Prachchodana by name sends messengers to collect inbute from the kings of Vatsa and Kausambi His minister Salankayana advises him to desist from such an adventure and asks him to wait for a better opportunity. When Udayana is roaming about in the forest, which is the best time to capture Udayana as a prisoner, Prachchodana sends a machine in the form of an elephant within which are hidden soldiers with weapons. This mechanical elephant, like the Trojan horse, is taken to the forest in which Udayana is searching for his lost elephant. Imagining that it is some wild elephant Udayana approaches this machine elephant and suddenly soldiers jump out of its body and capture Udayana a prisoner. He is taken as a captive to Unain While he is kept as a prisoner for some time, his friend and minister Yugi learning that prince Udayana is kept as a prisoner by the king of Ujjain makes up his mind to somehow release him from imprisonment and to punish the king of Ujjain for his impertinence. So he goes there in disguise with other friends and lives in the outskirts of Ujjain, waiting for his better time. While in disguise he informs Udayana secretly his presence in Unain and promises him that very soon he would be released. To create an opportunity he with the help of his friends used the Mantra to make the royal elephant mad and uncontrollable. The elephant breaks loose the chains and rushes into the streets of the city causing tremendous damage on its way. No one is able to control him. Then the king Prachchodana learns from his minister Śālankāyana that the only person who is able to control such a wild elephant is Udayana who is kept in prison. The king sends for him immediately, and promises him freedom if he will only control the wild mad elephant Udayana with his musical instrument makes the mad elephant as tame as a cow and thus pleases the king very much Udayana obtains his freedom and is kept by the king of Ujjain as a musical instructor to his daughter Vāsavadattā. With the help of his minister Yugi, Udayana who wins the heart of Vāsavadattā manages to run away from the capital carrying Vūsavadattā with him on the back of the elephant Nalagiri Thus ends the first chapter called Uñjaik-Kāṇdam narrating the adventures of Udayana in the city of Unain

The next chapter is called Lavana Kandam because it pertains to the incident in Udayana's life in the city of Lavana After his escape from Uttain Udayana reaches Lavana one of the cities in his own kingdom. Here he marries Vasavadatta and makes her his queen In his attachment to his beautiful wife, he forgets and completely neglects his duties as a king. This is not liked by his friends who realise there is much to do yet because during the absence of Udayana as a prisoner in Ujjain his kingdom was captured by the ruler of Paŭcala who was not friendly disposed towards the lingdom of Kausambi Hence Yugi arranges to separate Vasavadatta from her husband Udayana By a clever trick he makes Udayana believe that his whole palace is burnt to ashes and the queen Vasavadatta is also burnt to death Before setting fire to the palace Vasavadatta with her attendant is taken away through an underground passage to a safe place where they are kept in concealment. These are some of the important items of Udayana's life narrated in the second chapter

The third chapter Magadha Kanda deals with Udayana's adven tures in Magadha Desa Udayana was very much dejected because of the loss of the queen Vasavadatta and goes to Raugrha the capital of Magadha for the purpose of winning back the supposed dead wife Vasavadatta through the help of a great Yogin who is reputed to be able to revive even dead persons with the help of Mantra There he happens to meet the Magadha king s daughter Princess Padmavati At the first sight they fall in love with each other Udayana who is living in disguise as a Brühmana youth manages to win princess Padmävati completely and thus has a Gandharva Vivaha with her without the knowledge of the king While so living in disguise Rajagrha was surrounded by enemies Udayana manages to defend the city against the enemies with the help of his friends and thus manages to win the confidence and gratitude of the Magadha emperor Finally Padmavatt, the king a daughter is given in marriage to Udayana and he was living happily in Rajagrha with this queen Padmāvan

Then begins the fourth chapter called Vattava Kāṇḍam. This refers to Udayana's reconquest of his own Vatsa kingdom with the help of his father-in-law, the king of Magadha There he is welcomed by his old people who had the bitter taste of the tyranny of the Pāṇcāla king. Thus securing the confidence of his subjects he settles down in his own kingdom Vatsa Dēśa, living happily with his queen Padmāvatī One day he dreams of meeting Vāsavadattā and this dream revived his attraction to his former queen Vāsavadattā. In the meanwhile, his friend Yūgi who always comes to his rescue in difficulties appears before the gates of Rājagrha with Udayana's former queen Vāsavadattā Udayana was delighted to meet his wife whom he supposed to be dead and takes her to his palace with the consent of Padmāvatī and is living happily in Rājagrha with his two wives.

While he was spending his life happily with his two queens, Vāsavadattā and Padmāvati, he happens to meet Mānanikā, the beautiful young playmate of the queens He falls in love with this stranger and arranges with her secretly to meet at an appointed place in the night Vasavadatta comes to know of this, and imprisons Mānanikā and herself dressed in disguise as Mānanikā waits for the appearance of Udayana according to the appointment Udayana is received coldly by Vasavadatta in disguise when Udayana imagining her to Mānanikā, her lady-love, begs her in various ways to accept him Then Vasavadatta discovers herself to the chagrin of Udayana who escapes back to the palace just about the time of dawn. Early morning Vasavadatta sends for Mānanikā in order to punish her for her impudence in aspiring for the king's hand. In this excitement a messenger from the king of Kośala brings a letter to Vāsavadattā In this letter the king of Kośala narrates the story of his sister who was carried away as a captive by the Pāncāla king, of how she was released with a number of attendants by Udayana when he reconquered the country by defeating the king of Pancala and how she was got as an attendant to Vāsavadattā herself with an assumed name Mānanikā and finally requesting Vasavadatta to treat this Kosala princess with kindness and consideration becoming her status. When

Vüsavadatta reads this letter, she apologises to Münanika for her conduct and restores her to the status and position fitting the princess. Finally Väsavadatta herself arranges for her marriage with Udayana who is found to be in love with this Kośala princess.

The fifth chapter deals with the birth of a son and heir to Udayana After some time the queen Vasavadattă gives birth to a son called Naravāṇadatta Even before his birth astrologers predicted of his greatness and that he would become an emperor of Vidyadhara kingdom though born in an ordinary Kshatnya family In course of time this Naravāhana inherited from his father Kausāmbi and Vatsa kingdoms and from his grandfather Vidyā dhara kingdom of Ujiain in due course his father Udayana renounces the world and becomes an ascetic devoting his time in meditation and Yoga This Udayana's renunciation forms the subject matter of the 6th and the last chapter of this Tamil classic Peruňkathar

Merumandira Purānam —This Merumandira Purānam is an important Tamil classic though it is not included in the category of Kāvyas It resembles in excellence of literary diction the best of Kāvyas Iterature in Tamil It is based upon a Purānic story relating to Meru and Mandira. The story is narrated in Mahāpurāna as having taken place during the time of Vimala Tirthañkara. The author of this Merumandira Purānam is one Vāmana Muni who is the same as the Vāmana Muni the commentator of Neelakcsi. This Vāmana Muni lived about the time of Bukkarāya about the 14th century. In this also the story is used as a framework for expounding important philosophical doctrines relating to Jainism

The story is connected with the city of Vitasoka the capital of Gandhamalint in Videha Kshetra. The name of the king who ruled over this country was Vaijayanta his queen Sarasit. He had by this queen two sons Sañjayanta and Jayanta. The eldest Sañjayanta, heir to the throne was married to a princess by whom a son was born to him called Vaijayanta after the grand father. The old king

who now had his namesake grandson thought it better to abdicate the kingdom in favour of his son, himself desiring to enter Tapasa Aśrama as a Yogin. But his two sons did not care much about the royal splendour and hence expressed their desire to renounce the kingdom and follow their father. Thus the grandson Vaijayanta was made the king and the three, father and two sons, adopted asceticism and went to spend their life in Yoga. While the three were engaged in penance the father Varjayanta because of his success in Yoga soon managed to get rid of his Karmas and became a Sarvajña As it is usual at such times all Devas assembled there to offer worship at the feet of this Jivan-Mukta. Among those assembled there was a beautiful Deva, Dharanendra by name, who appeared with all his divine paraphernalia The younger brother Jayanta who was also engaged in penance noticed this beautiful Deva and desired to become one like him in his next birth. As a result of this desire and also as the fruit of his incomplete Yoga he soon became a Dharanendra himself. But the elder brother Sanjayanta continued his Tapas without any wavering even after his father's attainment of Mukti. While he was thus engaged in Tapas, a Vidyadhara who was going in his own Vimāna in the sky noticed this Yogin beneath. He also noticed that his Vimāna would not cross beyond the region where this Yogin was standing This roused his anger. He picked up this Yogin, Sanjayanta Bhattaraka, and carried him to his own land. Dropping him in the outskirts of his country he told his people that Sanjayanta was their enemy and instigated all his countrymen, the Vidyadharas, to treat this Yogin in all possible forms of cruelty. These Vidyadharas in ignorance ill-treated this Mahāmuni as bid by the wicked Vidyādhara, Vidyuddanta spite of these cruelties the Yogin did not lose his meditation. did he get angry at the enemies who did all this in ignorance. As a result of this supreme spiritual isolation and peace in the midst of sufferings caused by his enemies he attained Samadhi account of this spiritual victory he was in his turn surrounded by Davas for offering him adoration and worship. In the midst of these Devas was found his own brother the new Dharanendra This young Deva Dharanendra noticed that his elder brother was cruelly

treated by the Vidvadharas who were still there staying in dismay at the wonderful sight of the Devas gathered there to offer service and worship to their former victim Sanjayanta Bhattaraka and he was in a rage. He wanted to bundle up all these Vidyadharas and cast them in a body into the ocean as a reward for their mischief But all the Vidyadharas openly confessed their mistake and appealed to him for mercy, for it was all due to the mischevous instigation of their leader Vidyuddanta and not of their own free will Dharanendra forgave them all He would not let go this wicked Vidyuddanta without proper punishment. Hence he went to bind this one wicked fellow at least for the purpose of ducking him to the sea Just then one of the Devas assembled there Adity padeva advised this young Dharapendra not to do any such thing Dhara n ndra in reply said How could I brook the suffering inflicted on my brother by this wicked fellow and how could I accept your advice even in the presence of mexcusable evil? To which Adityapadeva replied In this spiritual realm evil is not to be requited with evil. You attach so much importance to your relationship to your brother But if you would only know the inter relationship that you had in your previous births you would clearly realise the silliness in emphasising one particular relation in a long chain of multifarious relations that one has in series of births Further hatred and love are important factors in determining the future births the former gives a bad turn and the latter a good turn to one s future Hence I would advise you not to worry your self about this wicked Vidyadhara Vidyuddanta Even the Yogin Sanjayanta who had to suffer so much pun at the hands of this wicked person had forgiven him because all this was done in ignorance. Hence why should you bind yourself with Karma created of hatred by attempting to punish this wicked Vidvadhara? Hearing this advice from his friend Adity padeva, Dharanendra requested him to give more details about his previous births Adityapadeva narrated the following story for the edification of There was a king named Simhasena ruling over Simhapura He had a queen named Ramadatta Devi His minister was one Sribhuti who was also called Satyaghosa because of his honesty and truth speaking Just about that time there was

a merchant, by the name Bhadramitra, belonging to another land. He went out to Ratnapura with his ship-load of goods, returned with an enormous quantity of wealth in the form of jewels and precious stones. This Bhadramitra visited Simhapura on his way. Seeing the prosperity and the beauty of the town, hearing the good nature of the king and his minister, he made up his mind to settle down in that city Simhapura Hence he wanted to go to his native place to bring all his people to this city. In the meanwhile, he thought of leaving all his wealth obtained by the sea-borne trade in the safe custody of some one in the city. He could not think of anybody except the minister Satyaghosa He went and told him of his resolution to settle down in this beautiful city of Simhapura and requested him to keep in his safe custody the several jewels and precious stones which he had with him. The minister Satyaghosa consented to this A box containing jewels was deposited with the minister and the merchant-prince went to his native place for the purpose of returning with his relations and friends In the meanwhile, even the honest minister Sribhūti, at the sight of valuable precious stones deposited with him by the merchant, became cove-He wanted to misappropriate the whole thing for himself. Hence when the merchant returned to Simhapuri, he bought for himself a palatial building for his residence. Leaving his people there, he went to the minister to get back his jewels. But Bhadramitra found the minister Satyaghosa completely changed. Instead of gladly returning the casket containing the jewels, Satyaghosa treated the merchant as an utter stranger as if he had not heard anything of him before and denied all knowledge of the casket of the jewels. This completely upset the poor merchant, and he went about the streets crying of this injustice and begging for help. Nobody in the town would believe anything against the minister, Satyaghosa, because he was famous for his integrity and honesty. Naturally people thought that this foreign merchant was a mad fellow falsely accusing the minister of misappropriation. But this merchant Bhadramitra even in his ravings was quite consistent, which consistency could not be associated with any mad man. Hence the queen was attracted by this merchant's cries. She made inquiries and found to her surprise that the minister was really a culprit

But as there was no evidence for the deposit of the casket with him nobody would come forward as a witness in favour of the merchant But the queen Ramadatta Devi being sure about the casket requested the king to intervene on behalf of the merchant. The king would not listen to this As an alternative the queen wanted permission to deal with the case herself. This was readily granted. Then the queen Ramadatta Devi invited the minister Satyaghosa for a game of chess In the first game she won the minister's Yajñopavita and the signet ring as stakes Having won these two important things insignia of the minister she secretly sent these two things through her attendant to the treasurer. She instructed the attendant to show these two things to the treasurer and to get from him the casket of jewels beloning to the merchant deposited in the royal treasury in secret by the minister When the attendant brought the easket it was an eye opener to the king Then he realised the crime of the minister. The minister himself now knew that he was discovered by the queen Still the king wanted to test the honesty of the merchant. Therefore he had this casket placed in the midst of several others belonging to the royal treasury and asked the merchant Bhadramitra to take all these. He would not touch the others except his own. Even within the casket there were other precious stones put together with those belonging to the merchant. The merchant took up his own things and rejected the others as not belonging to him. This behaviour of the merchant impressed the king and others assembled there. They all praised the honesty of this merchant and condemned the minister for his avarice. The king dismissed the minister from service and banished him from the city after disgracing him. The minister went out nourishing hatred towards the king and the queen As a result of this hatred he was born as a serpent in the royal treasury room and when the king entered the treasury he was bitten by this snake and killed As a result of this animosity these two were born as enemies in several successive births. This wicked Vidvadhara whom you want to punish at present was that Satyaghosa the minister who was disgraced on account of his dishonesty. The king Simhasena after series of births and deaths appeared as Sanjayanta who just

attained Mukti We are all assembled here to offer Pūjā to this Sañjayanta who was in his former birth the Simhasena Maharaja The queen Rāmadattā Devī is myself, I, born at present as Ādityāpadeva, and you are the younger brother of this Sanjayanta or you because of your longing for Deva-glory became Dharanendra Hence it would be advisable on your part to give up this hatred and pursue the path of righteousness. The Dharanendra accepted this advice given by his brother Deva, got rid of this hatred, and began to medidate upon Dharma. The wicked Vidyūdhara Vidyuddanta who was listening to this story was also ashamed of his past and resolved to lead a better life thereafter. Then the two Devas, Adityapadeva and Dharanendra, who were formerly the queen Rēmadattā Devi and her son respectively, after a period of Devahood, were born as sons to the kings Anantavirya who ruled Uttara Madurā This king had two queens Merumālini and Anantamati. Ādītyāpa was born as a son to Merumālinī and was named Meru. Dharanendra was born to the second queen Amrtamati and was named Mandara Just about that time Vimala Tirthankara appeared in an Udayana adjoining to Uttara-Madura with the object of teaching the Dharma. These two princes, Meru and Mandara, went on their royal elephant to offer Pūjā to this Tirthankara and listen to his preachings Listening to this Dharma Upadesa these two princes became his disciples and were accepted as Ganadharas, chief disciples, of the Lord They, in their turn, spent their life in propounding Dharma and finally by the performance of Yoga atta ned Mukti The classic is named after these two princes Meru and Mandara, hence is called Merumandirapuranam lt consists of 30 chapters of 1405 stanzas on the whole Some ten years ago the present writer published this work with introduction and notes, and it is available to the reading public.

Srīpurāṇa:—This Śrīpurāṇa is a very popular work among the Tamil Jainas. I do not think there is anybody who has not heard the name Srīpurāṇa It is written in an enchanting prose style in the Manipravāla, mixed Tamil and Sanskrit. It is based on Jinasena's Mahāpurāṇa and is also further called 'Triṣasṭiśalākapuruṣa-purāṇa' dealing with 63 heroes. It is by an unknown author. Most probably

it is a corresponding work to the Kannada Trisastiśalākāpurusa Puranam by Camunda Raya Hence it must be later than the Imasena Mahapurana and Camundarava s Kannada Purana The 63 heroes whose history is narrated in this work are the 24 Tirthan karas the 12 Cakravartins 9 Väsudevas 9 Baladevas and 9 Prativasudevas In the case of Culaman, story we already noted Tivittan the Vasudeva, Vijaya and Baladeva and Aśvagriva the Prativasudeva Similarly Roma Laksmana and Ravana of Ramayana fame are included in this nine groups as Kesaya Baladeva and Prativasudeva Similarly Sri Krisna of Bharata fame is one of the nine Vasudevas his brothers Balarama is one of the Baladevas and Jarasandha of Magadha one of the nine Prativasudevas While narrating the life of each Tirthankara stories of the royal dynasties are also given. Thus this work Sripurana since it contains the stories of these 63 heroes is considered to be the Puranic treasure-house from which isolated stories are taken by independent authors. Unfortunately it is not yet published. It still lies buried in palmleaves manuscript and it is hoped that some day in the near future it will be made available to the students of Tamil literature

Next we have to notice some works on prosody and grammar contributed by Jama authors

Yapparungalakkārikai —This work on Tamil prosody is by one Amitasāgara Though it is not definitely known at what period he lived it may be safely asserted that the work is old by 1000 years. Since the invocatory verse is addressed to Arhatparamēşthi it is obvious that the work is by a Jaina author. The author himself suggests that the work is based on a Sanskrit work on the same topic. Probably it is a translation of that Sanskrit work. There is a commentary on this work by one Gunasāgaia who was probably a contemporary of this Amitasāgara. Probably they both belong to the same Jaina Sangha. That it is an important work on prosody that it is considered as an authority on metres and poetic composition, and that it is used as such by later writers are evident from the references to it found in Tamil literature.

Yāpparungala Virutti: This is also a work on Tamil prosody written by the same author, Amṛtasāgara. There is an excellent edition of this Yāpparungala Virutti by late S Bhavnandam Pillai.

Neminātham: A work on Tamil grammar by Gunavirapandīta. It is called Neminātham because it was composed at Mylapore the seat of the Jaina temple of Neminātha The author Gunavirapandīta was disciple of Vachchananda Muni of Kalandai The object of this work is to give a short and concise account of Tamil grammar, because the earlier Tamil works were huge and elaborate From the introductory verses it is clear that this was composed before the destruction of the Jaina temple at Mylapore by a tidal wave. Hence it must be placed in the early century of the Christian era. It consists of 2 main chapters Eluttadhikāram and Sol Adhikāram. It is composed in the well-known Venbā metre It is printed together with a well-known old commentary in the Tamil journal Sentamil issued by the authorities of the Tamil Sangam at Madura.

The next work on Tamil grammar we have to notice is Nannool ' the good book.' It is the most popular grammai in Tamil language. It is held only next to Tolkappiyam in esteem. It is by one Bavanandi Muni who wrote this grammar at the request of a chief called Siya Ganga The author was well-versed not only in Tamil grammatical works, Tolkappiyam, Agattiyam and Avinayam, but also with the Sanskrit grammar, Jainendra, being a great scholar both in Tamil and Sanskrit. This grammar, Nannool, he wrote for the benefit of the later Tamil scholars. It is prescribed as a textbook for schools and colleges; hence we may say without exaggeration that no Tamil student passes out of school or college without some knowledge of this Tamil grammar. There are a , number of commentaries on this work. The most important of these commentaries is the one by the Jaina grammarıan Mailaināthar. Mailainathar is another name for Neminathan who was the God at the Mylapore Jinālaya We have an excellent edition of this Nannool with this Mailainatha's commentary made available to the public by Dr. V. Swaminatha Ayyar. The work consists of two parts

Eluttadhikāram and Sol Adhikāram which are sub-divided into five minor chapters

In this section on grammar we may also notice the work called Agapporulvilakkam by one Nar Kavirāja Nambi. His proper name is ambi or Nambi Nainār because he was expert in 4 different kinds of poetic composition he was given the title of Nar-Kavirāya. He was the native of Puliyangudi on the banks of the river Porunai Pāndimandala. This work Agapporulvilakkam is based upon the chapter on Porul Ilakkanam in Tolkāppyiam It is an exposition of the psychological emotion of love and allied experiences.

The contribution by Jamas to the Tamil Lexicography is also worthy of note. There are three important works on Tamil Lexicography the three Nighantus are Divakara Nighantu Pingala Nighantu and Cudamani Nighantu All the three are dictionaries in verse which traditional scholars got by heart in order to understand the more intimate classics in the language. The first is by Divakara Muni the second by Pingala Muni and the third by Mandala Purusa Tamil scholars are of opinion that all the three were Jamas The first Divakara Nighantu is probably lost to the world but the other two are available. Of these the last is the most popular From the introductory verses written by the author of the third work Cudamani Nighantu it may be learnt that he was a native of the Jain village Perumandur which is a few miles distant from Tindivanam, the headquarters of the Taluk of the same name in South Arcot District. The author further refers to Gunabhadracărya a disciple of Jinasenācārya This Gunabhadra is the author of Uttara Purana which is the continuation volume to Jinasena s Mahapurana Hence it is clear that this Mandala Purusa must be later than Gunabhadra He also refers to the other two Nighantus which ought to be therefore earlier to Cudumani Nighantu work is written in Viruttam metre and contains 12 chapters The first section deals with the names of Devas the second with the names of human beings, the third with lower animals the fourth with the names of trees and plants the fifth with place names the sixth dealing with the names of several objects, the seventh deals with the several artificial objects made by man out of natural objects such as metals and timber, the eighth chapter deals with names relating to attributes of things in general, the ninth deals with names relating to sounds articulate and inarticulate, the eleventh section deals with words which are rhyming with one another; and hence relating to a certain aspect of prosody, the twelfth section is a miscellaneous section dealing with the groups of related words. We have a very useful edition of this Cūdāmani Nighanṭu with an old commentary by late Arumukha Nāvalar of Jaffna. Similarly there is an edition of Pingala Nighantu by a Tamil pandit by name Sivan Pillai

Having disposed of grammar and Lexicography, let us turn cur attention to one or two miscellaneous works. Tirunurrantadi by Avirodhi Alvār. The 'Antadi' is a peculiar form of composition where the last word in the previous stanza becomes the first and the leading word in the next stanza, 'Antadi' literally means the "end and beginning." This constitutes a string of verses connected with one another by a catch-word which is the last in the previous stanza and the first in succeeding stanza Tirunūrrantādi is such a composition containing 100 verses. It is a devotional work addressed to God Neminātha of Mylapore The author Avirodhi Alvar was a convert to Jama faith It is said that one day while he was passing by the side of Jinālaya he heard the Jaina Ācārya within the temple expounding to his disciples the nature of Moksa and Moksa Marga Attracted by this exposition he entered the temple and listened to the teacher's discourse Desiring to learn more about this he requested the Acarya to permit him to attend the lectures, which permission was readily granted Finally he became a convert to the faith and in recognition of this change in his life, he composed this Tiruntirrantadi dedicated to the God Nēminātha of Mylapore It is a very beautiful devotional work containing a few facts relating to the author himself. It is published with notes in Sen Tamil Journal conducted by the Tamil Sangam. Madura.

Tirukkalambıgam is another devotional work by the Jaina author by name Udici Deva He belongs to the country of Thondamandalam He was a native of Arpagai, a place near Ārni in Vellore District. The term Kalambagam implies a short of poetic mixture where the verses are composed in diverse metres. This Tirukkalambagam by Udici, besides being devotional is also philosophical in which the author tries to discuss the doctrines of the rival faiths such as Buddhism. It probably belongs to a period later than that of Akalanka the great Jaina philosoher who was responsible for undermining the supremacy of Buddhism in the south and who was probably a contemporary of Kumārilabhaṭta the Hindu reformer.

Junas were also responsible for contributions to Mathematics, Astronomy and Astrology Probably several works relating to these topics have been lost. We have at present one repre entative in each Encuvadi a popular work on Arithmetic, and Jinendram'ilai equally popular work on Astrology. Traders who are accustomed to keep accounts in the traditional form get their early training by studying this mathematical work called Encuvadi and the Tamil astrologers similarly get, their grounding in Jinendramalai which forms their main stay for their predictions popularly known as Artidha.

This completes our cursory survey of Tamil literature with special references to Juna contributions thereto. The prevalence of Jamas in ancient Tamil land and its usefulness to the Tamil people are not merely vouchsafed for by the Tamil literature but are also evidenced by the customs and manners prevalent among the upper classes of the Tamil society. Even after the Survite revival when several Jamas were made under penalty to embrace Hinduism for political reasons these converts to Hinduism who went back to their own respective castes in the Hindu fold zealously preserved their customs and manners acquired while they were Jamas. Though

A strict vegetarian among the Hindu Vēlālas is said to observe Saivam in the matter of food. Similarly the Brahmanas in the Tamil land are 'Saivam' strict vegetarians In this respect the Tamil Britamana is distinguished as the Dravida Brahman from the Brahmins in other parts of India who are brought under the category of 'Gauda Brāhmanas' The Dravida Brahmins wherever they be are strict vegetarians, whereas the Gauda Brahmins all eat fish and some meat also. Bengal Brahmanas who belong to the Pañca Gauda group eat fish It is normal with Bengal Brahmanas to offer goat or buffalo as sacrifice to Kāli temple and carry home meat as a Kāli Prasāda. Such a thing is unthinkable in any of the Hindu temples in the south, whether dedicated to Visnu oi Siva Hence it may not be altogether an exaggeration to state that in the matter of purity of food and the purity of temple worship the Jama doctrine of Ahimsā has been accepted and preserved by the Upper classes of the Hindus in the Tamil land even up to the present day. Of course there are scattered places where animal sacrifice is offered to the Village Gods But it must be said to the credit of the upper classes among the Tamil Hindus that they have nothing to do with this grosser form of Kāli worship. With the growth of education and culture, it may be hoped that even these lower orders in Tamil society will give up this gross and ignorant form of religious worship and elevate themselves to a higher religious status actuated by purer and nobler ideals.

END

### Asoka and Jainism.

BY

Kamia Prasad Jain M R A S

Continued from Vol VI No 11, page 50

attain to Svarga only<sup>143</sup> Therefore the belief of Asoka that the result of mentorious deeds is attainment of happiness in heavens is quite in a line with Jainism

8 Forgiveness of Sins — Asoka puts great stress on this dogma and was ready to forgive even criminals in no time if they were ready to repent for their bad works and to undergo fasts with distribution of gifts Here too Asoka is behaving according to Jama method of NIGET (annullation of sins)

Asoka's missions to Foreign Countries —Asoka sent his Mahamatras of Dharma to foreign countries to propogate the Dharma' as his grandson Samprati did sometime after him 144. These countries named in the edicits are Syria Egypt Macedonia Cyrene Carynth and Ceylon and Afghanistan Now if Asoka would have preached Buddhism in these countries surely some evidence of it should have come from there but it is a striking fact that, No Buddhist records are kept in the history of Egypt Mecodonia, Corynth and Cyrene, which countries were supposed to be converted to Buddhism by

'पन सिक्सममावएएं, गिहिनासे वि सुन्त्रए ।

मुद्धई छविपन्याच्या, गन्छे जक्यसनोगय ॥२४॥५॥ वत्तराध्ययन ।

( x )

'गार वि च आपसे नरे, चणुपव्यं पारोहिं संजय ।

समता सन्वत्य सुन्वते नेवाण गच्छे सनोगय ॥ स॰ प्र॰ छ० २-१३ ।

144 'येन सप्रतिना साधुवप घारिनिजकिंकर सन प्रेपणेन जनार्य देशेऽपि साधुविठीर कारिकरान '।

Kharataragachchha Paltavall Sangraha स्वतासम्बद्ध प्रावनी सम्बद्ध पुर

<sup>143</sup> Uttaradhayayana, 24-5

the zeal of Asoka." 145 On the other hand it can be said about Jainism that the influence of that religion is tracable in the above countries in one or other form. The Egyptian and Greek philosophy do betray Jain influence 146 Ancient Greek found the Sramanas, who should be Jains, traversing the countries of Euthopia and Abyssinia 147. The Greek philosopher Pyrrho studied near the Jain Śramanas and preached his doctrine in Greece. 148 A naked Śramnīchārya (Jain preacher) went to Greece as his Samadhi spot was found marked at Athens. 149 The Gymnophists, whom Alexander the great encountered near Taxilla were no doubt Jain Śramanas. 150 It is thus clear that some traces of Jain preaching in Greece are of course available.

Likewise Ceylon seems to had been a great resort of Nirgranthas (Jains) till the beginning of christian era; for it is evident from the Buddhist chronicles themselves that Nirgranthas predominated at Anuradhpura in Ceylon, and were influential enough to attract the attention of the ruling monarch, who built a vihāra and a monastry for them in 3rd century B C 151 These continued to flourish till 80 B. C. It means that Jainism remained in Ceylon long after Asoka

The traces of the existence of Jainism in the countries of Arabia, Persia <sup>152</sup> and Afghanistan <sup>153</sup> are also available. Therefore it also supports our view that Asoka formed his Dharma on the basis of Jainism and preached it abroad as well

<sup>145</sup> JMS XVII p 272

<sup>146</sup> See Confluence of Opposites

<sup>147</sup> Asiatic Researches, Vol III p 6

<sup>148</sup> Historical cleanings p 42.

<sup>149</sup> Indian Historical Quarterly, Vol II p. 293

<sup>150</sup> JBBRAS IV 401 ff and Samkshiptā Jain Itihāsa, Vol II pt I pp 195—198

<sup>151.</sup> On the Indian Sect of the Jamas, p 15.

<sup>152</sup> *Ibid* 

<sup>153</sup> Cunningham, Ancient Geography of India (new ad) - 671

Asoka's belief in Jainism and his last edict -Thus it is clear from the aforesaid evidence of inscriptions that Jainism had a claim on Asoka I think he was a Jain layman, sometime in the beginning of his life and professed Jainism But as he advanced in age his spiritual vision got al o elevated He became quite liberal and catholic in religious matters. He formed his own religious code comprising the gist (Sira) of all religions and mainly based on lamsm He endeavoured to preach it successfully The seventh pillar edict is the last of all inscriptions of Asoka and it also proves that belief of Asoka in Jainism remained till then for it points to a distinction between ethics of Dharma and Dhyana (meditation) in accordance to Jamism Asoka said emphatically that, 'This advance in Dharma of the people has been promoted only by two ways by regulation of Dharma, and by inner meditation But of these (two1 regulation of Dharma is of little effect, but by inner meditation (Dharma may be promoted) greatly (सुनिमान चुया इय धपटि वटि दुर्जेहि येन त्राकावेहि धंग जिममेन चनिमतिया च । तत च लहुसे धम नियमे, निमतियावभुय ) In Jainism a great importance is given to meditation Knowledge (Jnana) and meditation (dhyana) are the chief factor of the asceticism of a Jain Sramana 154 Jain Scriptures exhort a layman to practise meditation 155 According to Jainism meditation is of four kinds and it is different from the Salva, Saucha and other factors of Dharma 156 Out of the four Dharma Dhuana is one, which is the cause for gaining happiness in heavens 157

पावदि शिव्वाश सुर्ह सुहोवजुत्तो व समा सुर्ह ॥११॥प्रवचनसार

<sup>154 &#</sup>x27;ज्ञान ध्यान नपीरक तपस्त्री स प्रशस्यते'—सनकरएडक । Ratnakaran

<sup>155 &#</sup>x27;गहिऊण् य सम्मत्त सुर्गिमाल सुर्गिरीव शिक प । त जारो स्तीइउन्ह सावय । सुक्तप्रकलयद्वार ॥८६॥ — श्रप्पाहट । Ashtapahuda

<sup>156</sup> धम्म मुक्त च दुने पसत्यम्भाणाणि गोवाणि ।'—मृत्राचार Mulachara 'माव विविद् पमार मुहामुई सुद्धमेत्र गायव्य । अमुद च अट्ट्रहसूह धम्म जिल्लपरिदेहि ॥अष्टपाहङ, गृ० २२४

<sup>157</sup> धम्मेण परिणद्प्पा श्रप्पा भिद सुद्धसपयोग जुदो ।

Dharma Dhyana again is of four kinds <sup>158</sup> Now in श्रपाय विचय धमेध्यान the votary meditates on the means of the good of soul or rather he contemplates that how the people get emancipated from their good and bad actions and progress in Dharma. <sup>159</sup> Asoka's Dharma viiddhî is indeed due to this kind of Dharma Dhyāna Thus we may be allowed to say that at any rate the spirit of Jainism was near and dear to the heart of Asoka up to the time of inscribing the last pillar edict.

The successors of Asoka:—Asoka exhorted his successors more than once to continue the sacred work of promoting Dharma and they too accordingly seem to have carried out his wishes. Dasaratha constructed caves for Ājivikas and Samprati who is also called Priyadarśana in the Jain texts, endeavoured his best to follow in the footsteps of his grandfather. There is an opinion prevalent that Samprati also got engraved religious edicts like Asoka and a certain scholar point a few among those of Asoka's inscriptions to belong to Samprati. Likewise Sālisuka, the last eminent Maurya King made a Dharma-Vijaya धर्मविजय in Saurāṣṭra and that was indeed the propogation of Jainism in that part of India. Thus the successors of Asoka also preached out Jainism.

Conclusion:—Under the circumstances and the evidence deduced above it is obvious that Asoka certainly professed Jainism at a certain stage of his life and when he set himself to the preaching of Dharma, though he became libral as to honour all the sects, yet he composed his religious code mainly based on Jain dogmas and betraying Jain spirit from beginning to end No doubt he seems to be Jain at heart when he got inscribed his last pillar edict

<sup>158. &#</sup>x27;सयरगेण मणं णिरुमिऊण धम्मं चडिवहं माहि। स्राणापाय विवाय विलस्रो संठाण विचयं च ॥३९८॥ मृताचार

<sup>159 &#</sup>x27;कहाण पावगाओ पाओ विचिगोदि जिगा मद सुविच । विचिगादि वा श्रपाये जीवाण सुहे य श्रसहेय ॥४००॥

and it seems as if the following teaching of Jainism was ever before the eyes and close to the heart of Asoka —

'Religion is the vital principle of the world ( ঘদ্মী কান্তবান্ত্ৰ বিশ্বান স্থান ইবুলান্ত্ৰ) since it is the first cause of all felicity. It proceed from man and it is by it also that man attains chief good From religion, birth in a good family is obtained, bodily health good fortune long life and prowess. From religion also spring pure renown, a thirst for knowledge and increase of wealth. For the darkest gloom and every dreaded ill religion will ever prove a saviour. Religion when duly practised bestows heaven, and final emancipation Svargāp-warga pada (Kalapautra p. 2).

सर्वे महल माह्नस्यम्, सर्वे कस्याण कारकम्। प्रधान सर्वे धर्माणा, जन जयत् शासनम्॥

ŁND

# New Studies in South Indian Jainism.

111

Sravana Belgola Culture.

Sec (ii)

Continued from Vol. VI, No II, page 74

- (3) No. 46 A C. 1133. Praise of Bûchi Raja son of Dandanayakıtı Lakkala Deviti
  - "To describe the son of that lady Be it well—of a countenance which brought happiness like the sun to the lotuses of faces of fair ones in the most illustrious abodes of all the worlds; of a body like that of the lord of love himself; delighting, in the bestowal of gifts of food, shelter, medicine and learning; a balm for the sorrows of all the world, adorned with the jewels of all good qualities, his refuge the feet of Jina, such was Bûchana XXX "As of modesty the country, of virtue the birth place, of purity the native land, thus do people ever praise him: a moon in unfolding the water lilies of the wise, the famous Buchi in genersity to others was a Dadhichi, in valour which carried terror into the stoutest warriors, an Arjuna"
  - (4) No 45 A. C 1117 Praise of Ganga Raja Dandanayaka:-
    - "Having gained supreme favour, he asked, not at all for kingdom or wealth, but his mind fixed on the worship of Arhad, he asked for Parma¹ (lit. the highest.) And having so asked—He presented it for the worship of the Jinalaya which his wife Lakshmi Devi has made."
  - Of "the grand remuneration," similar to that of Bhujbali, in the matter of love, coming from the society of war-

<sup>1.</sup> Name of a village See I S B No 45

lords here is an immortal example at once great and intensely human. It is the conquest of sex not bŷ a sanyasi but by a ruling king of Jaina Sampradaya—not by any sex control methods of the modern type but by mental and spiritual culture—

No 57 of A C 982 Praise of Ratta Kandarpa, Indraraja Rajamartinda —

The people in the world knew not his power, for when 'ginge' having fallen in love with him and he was attracted to her on finding she was the wife of Kallara he repelled her and defeated the conspirators who in consequence fell upon him

When still not losing courage she desplaying her charms drew near to him in such guise that all people were spell bound in the snare of her beauty he gave one glance to bring her into his power—And ruling over many lands subject to 'gringe and himself above and below the ghats he without effort escaped the net of the Chakravyūham and gained great fame for his purity in all the world (having brought her the wife of another into his power without falling into Sin)—This miracle of generosity Eresa his cousin seeing her youth and beauty and the endeavours she made to gain the affection of Indra Raja which were in so many ways rejected burned with passion for her But altho he fell at her feet and she spoke to him kindly, Indra Raja knowing his mind deadened his desires

Such was Jamism even in medieval India such the influence the cultural influence of Jamism in all ranks of society over men & women in its best days And, Sravana Belgoli was the centre the Karma Kshetri (क्महोत्र) and Prasamsi kshi tra (क्माबाच्या) of this heroic faith Indisputation and subtility of dialectic, with which the great sages of Belgoli and their forbears upheld it in the assemblies of scholars and Royal courts against scholars of other faiths we find few equals

in the original, one such Birudavali, from these Sravana Belgola Inscriptions:—

### No. 113 of about 1117 A. C.

"Svasti Samadhigata-pancha-mahīsabda-mahūmandalacharyadi prasastya-viragita-chihnalamkritarum | Visambodhūvabodhitarum i sakala-vimala-kevala-jūana-netratrayarum | ananta-jñana-darsana-virya-sukhūtmakarum! Vidita ddhūrakarum i ekatwa-bhūvanābhūvititmarum! ubha-nava samartthi-sakarum i tridanda-rahitarum i trisalya nirākrītarum | chatu-kashā-Vīnāsakarum | chaturvidhāv-upasarga-giri-kandarādi-daireya samanvitarum ! pancha-dasa pramāda-Vināsakartugalum į panchāchāravirya-sāra-pravinarum ! samadarusanādi-bhedabhūdigalum | Satu-karma-sararum | Saptanayanıratarum | ashtānganımitta kusalarum 1 ashta-vidha-jāanāchūra sampannarum | navavidhabrahma-chanya vinirmuktarum | dasa-dharma-sarma-santarum i Ekadasa sravaka-charavupadēsa-bratāchārachāritrarum I dvādasa tapô niratarum I dvadasānga-sruta-pravidhāna-sudhākararum 1 dasachara-sila-guna-dhairya . Sampannarum I embatanālku-laksha-uvabheda-marganarum / (Sarva-jivi-dayāpararum) Srimat I kondakundanyaya gagana marthanviditotandaküshmanda.....gana gajendra sımhükramada dhūrāva bhūsurarum."

I shall, now, close this bird's eye-view of Sravana Belgola Culture with brief references to a few points of sociological interest to modern times echoing from these silaksharas or stone scripts:

One interesting fact further emerges from a consideration of these inscriptions viz., that not all these sages were sanyasis. Some of them who call themselves munis, even silentgurus, seem to have been householders, somewhat like the ancient munis of the forest asramas of Ramayana or Mahabharata times. How they could be 'digambaras' in fact, tho' by descent and tradition from Bhadrabahu they are such, it is not possible to say. Of some

such the following are instances No 15 (archaic) mentions Baladevi Muni born to Kanakasena No 17 refers to Echalgor wi wife of Santi Sena Munisa No 19 mentions Singa Nandi son of mountain guru as against No 25 which mentions a desciple of Aritto Nemt The original Canarese words which suggest these specifi cations are No 19 Manarkar (मासाईर) beside No 25 Sishyam (शिष्यम् ) Similarly in No 41 Sri Dhara is distinguished as eldest son (श्रपतन्मन) from the sishyar (शिष्यर) Maladhari Deva and Sree Dhara Deva of sage Damanandimunipa The differentiation became necessary because there were two Sree Dharas of the same name one sishva and the other the eldest son I am not unaware of the Karakamalasamjata nyaya by which descent is claimed among sanuasis but I do not think that such 'descendants are ever called 'Tanubhavas This fact and the mention of wives of munis makes me think that as in the old Vedic System preserved in the Puranas and the Epics and in some of the modern Indian pitha Sampradyas in Jainism also there were some munis or gurus who were either girhasthas or Vanaprasthas and who assumed sanuasa merely at the time of Sullekhana or the time for it approached

Another feature was the religious catholicity of medieval times which made real reapproachment and even assimilation or absorption possible between Jainism and Puranic Hinduism of the Matatraya variety, notwithstanding learned disputations at Royal Courts Such catholicity prevailed especially among laukyas or families of high administrative classes that the their special or traditional religious bent was towards the Vaidika Sampradaya that did not prevent them from venerating Jainacharyas or making grants for their basadis or allowing the ladies of their households to show even exclusive devotion to Jaina faith. Such catholicity prevailed here in our Andhra country also as much as in the Karnata Country both towards Buddhism and Jainism. I shall just mention one instance in passing No 53 of 1131 A C describes Santala Devi,

the celebrated queen of Sree Vira-ganga Vishnuvardhana Poysala Deva as follows.—

"Her guru being Prabhachandra Sidhanta Deva, the mother who bore her, the mine of good qualities, Machikabbe; the senior Perggada Marasingayya her father; her uncle the pergada singimaiya, her king Vishnuvardhana, her favourite Jinanadha, Vishnu her God,—to describe the greatness of Santala Devi is it possible in the world?"

Of the celebrated Sallekhana of Machikabbe, mother of queen Santala Devi mention has already been made. I infer therefore that the queen having come from such a devoted Jaina family, kept up her preference to Jainism, tho' having married a king of a different persuation, she formally adopted Vishnu as her God. Here is a principle of religious reconciliation between Kula Devatas and Ishla Devatas still active among some Vedic Sampradayas in India making for religious unity. Similarly, in this same inscription, it is said further on as follows about the queen's father Marasinga Deva.

"Who in this age is superior to the pergada the Lord Marasinga... ...in objects of human desire, in great liberality, in pleasure in religious works, in devotion to the lotus feet of *Hara* (Swa), in uprightness, in virtue—thus esteemed"

The history of this interesting family of administrators and generals gives us an idea of how in the first-half of the 12th century A.C, the then keenly contested schools of religion were harmonised. This is an object lesson to modern India, from the history of the Karnata Country, at a time when religious diversity is being taken as an excuse for retarding unity and progress and freedom in politics. Small wonder, then, that, with the spiritual impulses to action of his subjects thus harmonised, that great king Poysala Vishnuvardhana had triumphed over his enemies and maintained the integrity and independence of his kingdom.

Another interesting fact emerging from a study of these inscrip tions is the elasticity of caste in the matter of marriages which the Jaina sampradaya promoted in the Karnata Country even among the dwnas taking to laukya occupations. Notwithstading the fact that Poysala Vishnuvardhana Deva was a Yadava Kshatriya and a devotee of Pishnu the sentor Pergada Marasinganja Deva a brahmin and a devotee of Hara (Siva) gave his daughter in marriage as senior queen to that king and the wonder of it was the king accepted her tho she was a Jama devotee Here is an instance of a marriage not only between persons of two different faiths regarded as mutually antagonistic, but one between members of two different Hindu Dwna castes The Hindu Smritis may not look with favour on such a Pratitoma marriage but that did not stand in the way of its having been enthusiastically approved by the contemporaries and celebrated in an inscription Similarly from No 184 of 1182 A C we get the account of the family of a Brahmin minister Chandramauli, of Poysala king Vira Bhallala His wife was Achiyakke whose descentis thus given - In masavadinad there was a perfect Sravaka (Jama desciple) Siveya Nayaka Deva his wife was Chandavve They had a son Vija Bamma Dava hegadde his brother was Vaveya Nayaka whose sister was Kalavve Her sister wife of Hemmadi deva king of Masavadi was Achala Devi Her brother was sovana Nayaka whose wife was Bachavve I hey had a son desiva danda Navaka Bammeya Navaka whose wife was Dobavve daughter of Mallisetti and Mabhave Settikavve Here is an account of intermarriages between Brahmin Kshatriva and Vaysya castes under the liberating influence of Jainism in the Karnata Country The term 'nayaka like pergade or heggade, was an official title. Even in Vedic times all dwigs were one and it was only karma lopa and consequent differences of achara that devoloped them into strictly endogamous castes in later times

The view that even sanyasa was practised in ancient or medieval India merely as a means of running away from the duties and responsibilities of life is wholly incorrect in regard to the development of muni or parwrajaka sanghas of India among different Sampradayas, tho bad men existed even then among sanyasis as

among householders That this was so is amply borne out by these Sravana Belgola Epigraphs In the view of the sanyasis of Belgola, the "betlada guravadıgal," even teaching, adhyyana and adhyāpana, the chief occupation of their lives had a "social goal." For instance, in No 108 of 1433 A C. it is said-"He having gone, Siddhanta yôgi arose in the world, by his eloquence unfolding the siddha sastra, as the sun in a cloudless sky by his rays causes the groups of lotus to awake from sleep ..... .. 'whom' then his lotus feet were tinted with the rays from the crowns of bending kings, no substance and no woman, no clothing and no youthful pride, no strength and no wealth could tempt" .... "That learned muni, of great acumen obtained many celebrated desciples, whom he taught in order to purify the world and diffuse merit in all parts "Among his descriples noted for his learning, distinguished by his many qualities, was the one named Srutamuni 'In descent, character, good qualities, wisdom, learning and form was he worthy, and having examined him, he placed him in the rank of a suri, considering him proficient And once on a time, reflecting that of his own life but little remained, and thinking him to be able, he placed him over his own Gana saying "I will retire to do penance". "This gana which has descended in my line, do thou maintain its authority as I have done'-thus saying, he delivered to him his gana" This account reminds me of the medieval history of Sree Sringeri Pitham of the Sankaracharyas in the time of the celebrated Sage Vidyaranya, the famous commentator of the Vedas, but it is even more significant as showing how the sages of India, of all sampradayas and ganas down to the 15th century had regarded themselves as the custodians, developers and distributors of knowledge freely among all classes of people and how their habitats, the great thirthas or places of pilgrimage were famous, not because they were 'bathing ghats' or places of worship of 'sacred images,' but primarily because they were places of instruction, Colleges and Universities of research in Arts and Science and creative learning Their location and cultural work in the Karnata Country had not only given the world immortal and authoritative works expounding the Jaina doctrine, but enriched Indian and Vernacular languages with several works

in non religious sastras and Lalas useful in the ordinary daily concerns of life. Most interesting and energiging of all, through example is the contribution of Sravana Belgola Jaina culture to Karnata Literature and Karnata Polity. But these are aspects of South Indian Jainism which require separate and more detailed consideration. I believe however enough has been said in this paper to dispell the delusion that Jainism was either merely otherworldly or fantastically stoic and unsocial deserving the commisseration of saturists old or new

#### APPENDIX I

#### SRAVANA BELGOLA CULTURE

#### Authors and Works

As we take leave of these sages and the memorial Kavyas about them it would be well to remember some of the sages that by their great gifts of mind and soul developed this great spiritual Culture. Some of these prasastis are realistically descritive of the disputational knight errantices of the more celebrated of them. In this view lins. No. 42. 54 & 105 deserve special mention. Herebelow is a list of some of these sages references to whose scholarship and literary work occur in the poems.—

- A C 1115 (1) No 47—Meghachandra equal to Jina Vira Sena in Siddhanta to Akalanka in six systems of logic and Puwa Pada in Grammar
  - (2) No 55-Gopanandi a great philosophical dis
  - A C. 1117 No 42 (1) Gunanandı Pandıtı skilled in Logic, Grammar & Poetry
    - (2) Sampurnachandra Siddhanta Muni proficient in Solar and Lunar Astronomy
    - (3) Maghachandra promoter of Bharata
    - (4) Sn Dhara Deva skilled in Mantras and Medicine

- A. C 1128 No. 54 (1) Vajra Nandı Muni author of Nava Stolra
  - (2) Sumati Deva author of Sumathi Suplakam
    (3) Chintamani Muni author of Chintamani
  - (Poem).

    (4) Sri Vardhana Deva author of Chudamani
  - (4) Sri Vardhana Deva author of Chudamani (Poem).(5) Deva Kalanka Pandita: a great scholar;
  - author of Sabdanusasana
    (6) Arya Deva, founder of the Siddhania
  - (6) Arya Deva, founder of the Siddhanta (astronomy ) (7) Mahamuni Hema Sena proficient in
  - grammar and Logic.

    (8) Santinādha a poetical author known as

    Kavitākānia
  - (9) Padmanabha a great disputant known as Vadikolahala

    A. C. 1163 No. 40 (1) Gridhra-Pinchācharya discerner of
  - "Padartha"

    (2) Pujyapada author of Jainendra (gram-
    - Samadhisatak (Poetry).

      (3) Prabhachandra celebrated author or

mer, Sarvarthasidhi in Siddhanta and

Logic

A C. 1313, No. 41 Maladhari Ramachandra yatı author of

Gurupanchaka Smriti.

- A. C. 1398, No 105 (1) Umasvati author of Tatwartha Sutra
  - (2) Svakoti Suri author of Tatwartha Sutra-Alankara
    - (3) Charukirti a great disputant skilled in medical science.
    - (4) Abhaya Surı "an ocean mine of science without shore"
    - (5) Charukirti (Sinhanarya) a great disputant in Siddhanta.
  - A C 1433 Siddhanta yogi expounder of Siddhanta Sastra, a great disputant of vast learning, gentility and humility.

#### APPENDIX II

Here below are given the names of some of the Poets who composed the Sravana Belgola Inscriptions with specimens under each of their Commemorative Compositions —

It is worthy of note that many of these poets are either officers of states or members of families of heriditary officials, ministers and generals —

#### No 43 Mardimaiya A C 1123

- (१) परमाप्तास्थिनशास्त्र त्वत्वीनतय शिद्धा तच्च्रामािष्य स्कृरिताचारपर विनेयजनतानव गुणानीवसु । १रमॅबुन्नविपि समस्तमुवनप्रस्तुत्यनात्र विवा । करनन्दिवतिनायन्त्रज्ञत्वरात्रिश्चाजिताशात्वम् ॥
- (२) बिदिवन्याकरण्द । तर्केद शिद्धातद विशेषदि त्रैविद्या । स्पदरेंदी घरे किएण्युद्ध । दिवाकरनिद्देवसिद्धातिगरम् ॥
  - (३) बरराद्वातिकचक्रवर्ति हुरितश्रष्ट्रासि कद्दपसि धुरसिंद वरसालसद्दुगुणमहामोराशि पकेजपु ब्ह्नद्देनेमशशाकसिनवयश श्रारूपनो हो <u>दिया</u>। <u>ब्हरनि</u>द व्रतिनिमद निरुपम भूपेंद्रष्ट दाचितम्।।

### No 44 & 47 Bhavaraja Preggada A C 1121 & 1115

- (१) समदोधा मारागेषहिरदद्तनस्वैतारव कोधनोम । द्रश्ममूलच्छेदन हुधरविषयशिलोच्छेदनअप्रतापम् । कमनीय श्रोजिने द्रागमजननिधिपार <u>प्रमाचेद्रसिद्धाः ।</u> त<u>मुर्नीद्र</u>मोहविष्यसकरनेसेदं धाद्रियोन् योगिनाथ ॥
  - (२) वित्रस्तमल बुधजनित्र ।
     विज्ञकुलपवित्र नेच जगदोल् ।
     पात्र रिपुकुलकदरानित्र ।
     कोंहि योगाननमलचरित्रम ।।

No. 50. Ganganna who has as titles "Likhita Manohara" and "Paranarisahodara" (1146 A. C)

- ् (१) यन्मूर्त्तिर्जगतां जनस्य नयने कर्पृरपृरायते । यत्कीर्तिः ककुमां श्रियः कचमरे महीलतांतायते । व जेजीयादुसुवि वीरनन्दिसुनिपो राद्वान्तचकाधिपः॥
  - (२) सिद्धान्ते जिनवीरसेनसदृशः शास्त्राव्जमामास्करः । पट्तकेष्वकलंकदेविवदुधो साचादयं भूतले । सर्वव्याकगो विपश्चिद्धिप श्रीपूष्यपादः स्वयम् । त्रैविद्योत्तममेघचंद्रमुनिपा वादीमपंचाननः ॥

No. 53. Bokimāiya A. C. 1131 -

- (१) जिनपद्मक्ते वन्धुजनपूजितेयाश्रितकामधेनुका-।

  मन सितगं महासित गुणागूणि दानिवनोदे संततं।

  मुनिजनपादपंकरुहमक्ते जनातुते मारसिंगम-।

  च्यन सित पाचिकव्ये येने कीर्तिसुगुं धरे मेचिनिचलुम्॥
- (२) सकलकलाश्रयं गुरागरामरणं प्रमु पंडिताश्रयं । सुकविजनस्तुतं जिनपदान्जभृंगननूनदानिलौ । किकपरमाथमेवेरडुमंन्नेरे बहनेतुत्ते दंडना- । यक बलदेवनं पोगल्वुदंबुधिवेष्टितभूरिभूतलम् ।

No 85. Bappana Pandita 1180 A C —

(१) श्रीगोम्मटजिननं नर-। नागामरदितिजखचरपतिपूजितनं।

,योगाग्निहतस्मरनं ।

(२) पोडिव्गे संद गोम्मटिजिनेद्रगुग्रास्तवशासनक्के क- । न्नडगविवपनेन्देनिप वोप्पनपंडितनोल्डु पेल्दिवं॥

योगिध्येयननमेयनं स्तुतियसुवेम् ॥

No 105 Arhaddasa Kavı 1938 A C:—
इत्यात्मशक्त्या निजमुक्तयेहैंद्दासोदिते शासनमेतदुर्व्याम् ।
शास्त्रीयकर्तृत्रयशंसनांगमाचंद्रतारा-रविमेरु जीयात ।

(२) त्र्यास्यं वाग्गोनिवास्यं हृद्यमुरुद्यं स्वं चरित्रं 'पवित्रम् ।

देह शान्त्यैकगेह सकनसुजनता गण्यमुद्भूतपुण्यम्। श्राचा भाषा गुर्णालिनिष्ठिनवृधततेयस्य सोऽय जगत्याम् । श्रसाहदप्रसादो जयतु चिरमय चाहकात्तिर्जतींद्र ॥

- No 108 Mangaraja Kavi A C 1433 -
  - (१) प्रवध्यनिसंबंधात सद्रागोत्पादनसमा । मगराज्कवेर्वाणी वाणी बीणायते तराम ॥
    - (२) वाग्देवताहृदयरजनमङनानि मदारपुष्पमकरदरमीपमानि । श्रानिद्ताखितजनान्यमृत वमन्ति प्रर्शेषु यस्य वचनानि फवीइवराणाम ।

B SESHAGIRI RAO

Sree Bharatitirtha Vinanagram 6th January 1940

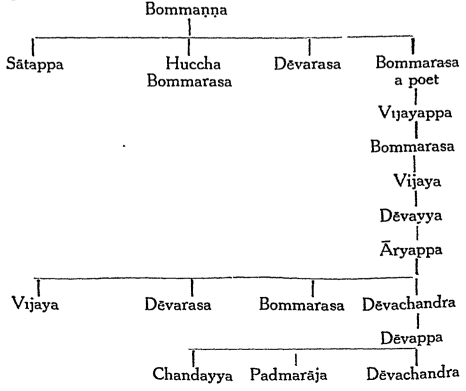
# JAINA TRADITIONS IN RĀJĀVAĻĪ KATHE

Ву

## S Śrikantha Śastri, M.A.

Rājāvali Kathe of Dēvachandra is a work completed in 1841 AD. and its value lies in the traditions, about Jainism, its history in Karnātaka, the Literature in Samskrit and Kannaḍa, incidental references to ruling dynasties and contemporary religions. Its historical value is extremely open to doubt, but it furnishes a starting point for further research and hence can not be dismissed as entirely fanciful.

Dēvachandra and his elder brothers Chandayya and Padmarāja were the descendants of a Jaina Brūhmana Bommanṇa, an accountant of Giripura.



Devachandra was born in 1770 A. D., and from his fourteenth year he began to write poems. In his 22nd year (1772 A D) he wrote Pilyapiida Charila in Kannada Since his elder brother Padmaraia is also said to have written that work, both brothers must have co operated in the production. Since Devachandra presented the Rajuvali Kathe to Mummudi Krishna Raja Wodevar in 1841 he must have lived for more than 70 years Rajavalikatha was his last work and before that he wrote Ramakathavatara Sumēru Sataka, Bhaktisāra, Satakatraya, Sastrasāra Laghu Vṛtti, Pravachana Siddhanta, Dravya samgraha, Dvadasanupreksha Katha Dhyana Samraiya, Adhyatma Vichara Karnataka Samsketa Balanudi, etc. He says that when Mackenzie with Sardar Lakshmana Rao came to Kanakagiri, he asked for local records, Devachandra showed him his Puiuanada Charda Mackenzie took the poet along with him from Kamaraballi to Nagavala and giving him 25 Rupees asked him to send a written account of all the old traditions Devachandra began his Rajāvali Katha in 1804 and completed it in 1838 A.D. Therefore he took nearly 35 years in compiling it In 1841 Deviramba queen of Chamaraja heard of the work and asked the author to complete it by adding the history of the Mysore kings Perhaps this was submitted to Krishna Raja Wodevar III in 1841 42

The work consists of 11 Adhikāras Here I propose to give the translations and summaries of some of the passages in the Rājavalikathā as are likely to be of interest for the students of history and literature. The author's chronology is at times fanciful, and as he writes of the Jaina point of view he criticises, other sects, especially Srt Vaishnavas and Vira saivas very harshly

In the begining the author deals with creation of the 14 worlds, 64 Vidyas, 4 Castes and 18 sub castes and 101 Kulas characteristics of the four castes Kuruwamśa, Harivamsa Nathavamsa Ugra Vamsa from Käśyapa, etc Kurus ruled at Hastinapura, Ugras t Kaśi, Näthas in Kundina and at Ayodhyā, Supratishthita, Subāhu, Yasobahu, Ajitanjayi and others These four families became famous because of the 24 Titthamkaras, 12 Emperors, 9

Bala Dēva Vāsudēvas, 11 Rudras etc. Next an account of Vyasa, Krishna and Daśāvataras is given Jaina rituals and festivals like Nandiśvara Pūja are dealt with

Mallibhaṭta following Maskaripurāṇa invented Islam and composed Mullāśāstra according to the teaching of his master Pārśva Ehatṭaraka. [115—118 \* The story of Chāṇakya Mahāṛshi and Navanandas is given [119]. Bhadrabāhu Svāmi fearing a twelve-year famine in Ujjaini migrates (124-7), with Chandragupta Mahārāja Salivāhana Saka started 136 years after Vikrama from Rudhirōdgāri in 556 (V N.) and 84gachhas among Jainas became separated. [135].

In the time of Vasupāla of Indrapura, all Brahmins were Jainas but later they abandoned the Jaina religion and called themselves Vēdantins [ 162 ].

In Śaka 200, Pūjyapāda was born to Mādhava bhatṭa and Śrīdēvi of Kollegāla. Pānini of Mudigondam was writing his grammar but before he could complete it his end approached and therefore he asked his maternal uncle Pūjyapāda to complete it Pūjyapāda not only wrote Jainēndra Vyākarana but also wrote a Vrtti to Pānini's grammar [168]. Nāgārjuna also learnt from his maternal uncle or cousin Pūjya pāda the art of converting base metals into gold. Kanakagiri was called Hēmagiri and Parsva Jina, Padmāvati and Brahma were installed Siddha Nāgārjuna was for some time at Hēmagiri where some kings established Gōpala and therefore he went to Śrī Śailam [169—171].

Yaśōdhara of Champakāpura gave Śriśaila to his son Śridhara who performed penance there and hence the hill was called Śriparvata and later Śrī Śaila To the south of it, at the foot af a Vata tree he obtained Siddhi, therefore the place is called Siddha Vatam. Amarāvati is so called because the Chatur Nikāyas gathered there for Kēvala Pūja. Śridhara was performing penance

<sup>\*</sup> The references in brackets are to the pages of the Manuscript in the Mysore Oriental Library.

at the foot of an Arjuna tree surrounded by Mallıkā creepers and and when the Khēcharas worshipped the saint with Mallikā flowers it was called Mallikārjuna When Nāgārjuna went there he established a god now called Mallikārjuna [172=178]

Causes for the decline of Jainism In Kalyūnapaṭtana, Samyaktva Chūdāmani Bijjaļa, son of Chānānka Rāya was ruling with his queen Gunawati and ministei Sambuddhi A Jaina Brihmin of Mandige near Ingulesvar became a Saiva Brahmin His son was Lingabhaṭta who had a son Madi rāja To Mādirāja and his wife Mādalā, a daughter and son (Basava rāja) were born Basava worshipped Kājikā and obtained several charms and spells After the death of his parents he became a Brahmin hater and did not perform the marriage of his sister Nāgamma Basava and his nephew Chenna Basava destroyed 6700 Basadis and preached Vtra Saivism Mari Bijjala s mother secretly followed Jaina religion and asked her son and the minister Buddhi Sāgara to oppose the activities of Basava [Account of Various Virašaiva sects]

In Kanchi the ling Sivakötis younger brother Sivayana established I crore of Sivahings Samanta Bhadra converted the king Sivakotis son Śrikantha became king after his father became a monk [189]

Prabhāchandra Svāmı worshipped Jvālāmālini and taught two brothers Akalamka and Nishkalamka sons of a Jaina Brāhmana They defeated the Buddhists and Virasaivas Then Bhatjākalamka of Sudhānura composed Akaltukāshtaka

In Saka 780 64 Jama Brühmanas were brought to Sravana Belagola for the worship of Gommatesvara [213]

Amara in the time of Bhoja [216-217]

Kudugaļur in Kuduga Nadu was named Terakanāmbi. The Nava Chōlas Vira Pratāpa Santa Dēva, Bhū Dēva Bhima, Rudra dharma and Kalikālachōla ruled, three were Jainas two Saivas and two Vaishnavas Dharma chola seized by a Brahma Rākshasa built many Jama, Saiva and Varshnava temples and was relieved at Dēvapura, [219].

Hasti Mallishenācharya, with his disciples Pārśvapandita, Lōkāpālāchārya etc, and Jaina Brāhmanas of three gotras came from Pāndya country and stayed in Jāngala Deśaa Nine other gotra Brahmins came to Karnātaka and stayed at Ari Kuṭhāra They were serving under Hoysala Ballāla 700 Jaina families had violated caste customs and 515 refused to perform prāyašchitta but the other 185 families of Gerusoppa. Bhatkal etc, remained true Jainas

At Śāligrāma the Vaidikas were about to sacrifice 21 goats which were rescued by the Jaina saint Dharmāchārya and some Brahmins began to use flour (pishta paśu) Mādhvāchārya established Madhwa religion

Kālinga Rāya usurped the Chōla throne. Pānchālas leave his kingdom and go to Orugal Pratāpa Rudra and having learnt puppet-play kill Kālinga Rāya and his ministers. A Jaina Brāhmana named Vidyānanda adapted Mahā Bhārata and Rāmāyana stories for puppet-plays. [223].

Among the Jamas several sects like Sthānikas and Bēhara come into existance Among the Jama Kshatryas Banga, Chauta, Ajıla, Sāvanta, Heggade became separate. In Kumbhakōnam, there were 12 Jama sects In Kanchi, Chōla, Kerala and Pandya countries, the Jama Brāhmanas formed 5 sects—Upādhyāya, Paṇḍita, Naigāra, etc., Similarly 14 sects of Vaisyas, 14 of kongas, and 12 of Māļeyālas occurred.

In the Pāndya country Vira Pāndya's son was ruling in Suthern Mathura The Jangamas converted Kūna Pāndya to Vira Saivism. There were Jaina Brāhmanas like Gōpāchārya, Gunabhadra Yatīndra; and his son Mallipandita, the minister, when coming from the King's Court caught hold of a masth elephant and pushed it aside Therefore he was called Hastimallishēṇa He was a poet in two languages (Ubhaya bhasha Kavi Chakravarti) Kuna Pāndya

tried to compel him to become a Ling'iyat therefore with his sons Parávapanditi and others he came to Keraja with Brahmauas of 12 gotrus and 50 Sūdra families and stayed at Vijayapattana Kuna Pandya destroyed 985 basadis in the Pandya country and 50 in Mathura alone Neminatha the family god of the Pandyas was hidden away and Kushmāndini was renamed Minakshi. The Andis there persecuted the Junas and celebrated the festival of pikes (Sramano Sulada Habba)

A smarth Brahmana named Samkaracharya studied under a Jaina teacher and becoming a Suddha Saiva he came to Sringen where he concealed the Jina image in the Basadi and the goddesa now called Sarasvati was worshipped by him. He wrote many commentaries and acquired miny followers [228]

The Jama families who came from Plindya country to Vijava mangala were honoured by Billala Raya and settled at Chhatra traya pura

In the family of the Ballalas was Vira Bhupa who Lecame the Pandya ruler of Modhura. His ancestors were Rathamauli kirija pati, Vikrama Virja, Vikhyata, Sora batyandhara, Brahma Soma kirti. Vira Pandya son Kona Pandya Lecame a Vira Sana. His queen Achala being pregnant was sent to Karnajaka. Her on Sala ruled at Dora samudra [239]

Betta Hossala Deva ruled at Ialakud and in Arikuthira reno sated the Trikuta Basadi in 1029 Durmukhi Joeshiha Bahula Arkas ira Tularasi Brhaspati. His eighth minister was a Vira Saisa named Machirija who caused a tank to be constructed at kolatur. His wife Santassee completed the tank and caused the temples of Santaless ara to be built by Denkanachari. In S. 1104 Plass Vaisskha See 5 she ob uned a krant from Ballala. She also built the Chenna Samassa is temple at Hulipere and Viray iksha temple at Hamp. Addunta a Pampa wrote first labraturile Mallestiha porling and Remadanita. Vira Ballala made his sounger brother Sindhur Ballala—s. Vira Saisa the gavernor of Teodanur [277] Enemies were atta kies the kingden of the Badilah every year.

and the daughter of Badshah took a vow not to marry any one except him who stopped the attacks. Ballala promised to stop the attacks but refused to bow down to the Sultan The Sultan became angry and asked his servants to kill Ballala However they cut off only one finger and therefore he was called Bettu Ballāla.

In the Dravida country was born the Vaishnava Brahmin Rāmānuja who began to preach Šrīvaishnavism in Vidyānagara But the Jamas there defeated him and confiscated all his honours Therefore in a dejected mood he began to fast. His daughters Bhangare and Singare consoled him and promised to convert all Iainas into Śri Vaishnavas. Being accomplished dancers and musicians they came to the Hoysala country. Ballala received them and in order to teach them the principles of Jamism ordered the Jaina poets to write in Kannada and Samskrit, Aggala Ranna, Honna, Janna Karnapārya, Madhura, Rājahamśa, Nāgavarma, Kēśava and Nēmichandra wrote in Kannada Ballāla's subordinates Kshemankara, Dāmodara, Padmanābha also caused Purānas to be written Nayasēnācharya, Digambare Dāra Nūtna Kavitā Vilāsa () wrote Dharmāmrta Nēmichandra wrote Lilāvati to rival Kādamabarī [250] Among the Jamas who came from Dipangudi, the Brahmanas of of Bharadvaja gotra settled in Arikuthara and Terakanambi sons of Parśva Pandita of Śri Vatsa gotra - Chandrapārya, Chandranātha, Chandanūrya etc., became famous. Chandapārya's second son Brahma Sūrī wrote Kawalya kāra. Chandranītha and others of Chatra trayapura settled at Kanakagıri [251]

The Delhi Pādśāh married his daughter Varanandi, to the sword of Ballāla and sent her to Karnātaka. Bangāramma and Singāramma requested the king to invite their father Rāmānuja, and the Śrī Vaishnavas. The king became a hater of Jainas and was converted by Rāmānuja, He destroyed 7(0 basadis in Tondanūr, 16 in Hedatale, 100 in Kalaśavādi and in the 5 temples meant for Jainas, he established 5 Nārāyanas. Rāmānuja toured the country with the title Jairēbha Kanthīrava and at Tirupati, Kāśi etc, established Vishnu images. He was accompanied by 1,000 panchamas who were named Tirukuladāsas.

In Melugote the Jin'ilaya was uprooted Cheluva R'iya was established from S 1119 to 1200 Meanwhile near Adagur the earth opened and Ballaja requested Hanasôge Chandramuni svara to remedy it. The monk consecrated a pumpkin and put it into the hole and the earth closed up. Therefore he wa called Charukirti and Ballaja Jiva Rakshāpāja.

The Delhi Sultan when he sent Varanandi had ordered that drums should be placed at an interval of one govuda in order to know the condition of his daughter. When the queens of Ballaja made fun of her beauty she caused the drums to be beaten. The Sultan sent Viziers each with 1 lac of horses and 18 lacs of foot soldiers. Malliga Sudar, Malliga Junnar Malliga Vazier opposed. Ballaja near Chandra drona Paravta. Varanandi entered the cave in the hill and died. Ballaja fought for 7 days but could not succeed and therefore entered another cave and perished.

Sindhu Ballāļa and others became Srt Vai hnava Jaina Vaisyas settled ar Venkajāpura Dāsagauda Banajiga, Tirukuladāsa, Chautāla became separate sects The Śrávakas of Dévihalli Keda daravalļi, Adugur Sāvantana halli and Hongere gave much wealth to Bangāramma and Singāramma and promising to worship in the name of Vishnuvardhana and Ramanuja escaped conversion There fore they are called Gaudas Untill then there was no sectarian difference Due to Rāmānuja, Samkara Bhajṭa and Rudrarādhya the sects became separate

To be continued

# Reviews.

1

Kamsavaho, edited by A. N. Upadhye, Hindi Grantha Ratnākara Kāryālaya, Bombay 1940.

Kamsavaho, a Prākrit poem by the versatile Kerala poet Rūma Pānivāda, has been critcally edited by Dr. A N. Upadhye The work is fitted with a highly elaborate and exhaustive introduction, together with a critical apparatus, English translation, Sanskrit gloss, and explanatory notes in English, with a very useful vocabulary of choice words From the stand-point of Indian Linguistics, the work is a distinct contribution to our knowledge of Middle Indo-Aryan, as many new words, hitherto unknown or unnoticed in Prākrit Lexicons, have been brought to light by the publication of the valuable work, eg., 'simkhara' chain, 'mha' in 'vūharaı mha' said, 'kuamda' bow, etc. The explanation given for the dropping of initial consonants of words like 'cira,' 'kim' is sound, for all linguistic expressions are actually groups of words, in which owing to accent on certain prominent parts, other words must get weakened and lose certain portions This is particularly the case in poetry, in which, for the sake of rythm, certain words receive greater prominence than others In fact it seems to me that Prākrit poetry is in this respect more natural than Sanskrit poetry The printing of the Prakrit section is beautiful, though quite a number of errors in the transliteration of Prākrit words occur, e.g 'nolla' for 'nolla,' 'nısau' for 'nısau' etc. The devocalisation of G in 'ankanathaliam' is interesting. I wish the notes had been as exhaustive as the introduction, but this required a number of co-workers, whom, I hope, the learned editor will be able to secure in his subsequent works.

SIDDHESHWAR VARMA, Professor of Sanskrit, Prince of Wales College, Jammu (Kashmir) Sept. 29, 1940, Inscriptions in Northern Karnalaka and the Kolhapur State by Prof K G Kundangar M A Printed by the Arya Bhanu Press Kolhapur Demy pp 186+124+44 Kolhapur 1939, Price Rs 3/

Prof K G Kundangar is an indefatigable explorer of epigraphic records many of which he has published in different lournals In this volume he has presented 43 new records collected from different localities in Northern Karnatak and the Kolhapur State They include Grants Viragals and Nisidigals and refer to contem porary rulers from Chälukys Kalachūrya Yādava Ratta and Silahara dynasties of the 11th, 12th and 13th centuries Besides giving the text of Inscriptions in Kannada and Devanagari Prof Kundangar has added an English translation and a critical Introduction dealing with the political social religious and linguistic aspects of the records presented in this collection. At the close we have Kannada and English Indices which greatly add to the referential value of the book. The introduction is quite informing and interesting and presents the relevent topics in a systematic manner Prof Kundangar deserves our sincere praise for his patient labours and this volume, as a collection of new records is indispensable to students of South Indian History

A N UPADHYE

3

Neelakesi, The original Text and the Commentary of Samayadi vakaravamanamuni Edited and published by Prof A Chakravarti M.A., IE.S Principal Government College, Kumbakonam Demy 8 vo. pp. 12 340 4-484, Madras 1936

Prof A Chakravarti though a philosopher by profession and a Principal of a Government College by circumstances, has edited Tamil texts like Merumandarapuranam and Neclikesi in his leisure

time left after carrying out his academic and executive duties; this amply testifies to his zeal for Jama studies and love for Tamila literature. The readers of Jama Antiquary are already acquainted with his extensive study of Jama Interature in Tamil, a survey of which from his learned pen is being already published in the pages of this Journal. His Introduction and English Translation of Pañcāstikāya, published in the Sacred Books of the Jainas, have been looked upon as classical contributions on Jamism by the Historians of Indian Philosophy like Sir Radhakrishnan. The reviewer feels sorry that he does not possess a first-hand knowledge of Tamila language, but it is his respectful interest in Tamil Classics and their chronology that tempts him to write a reviewnotice of the volume of Neelakesi which contains a substantial Introduction in English covering 340 pages After the Tamil text with commentary there is an Index of difficult words at the and One wished that the diacritical points were regularly and carefully used in writing names and technical terms

Neelakesi is a well-known Tamil classic 'The original as well as the commentary are of such literary merit', as the editor puts, 'that the Tamil public would gladly welcome this work. It is mainly intended to expound the doctrine of Ahimsa, in all its aspects and from the same point of view it critically examines other systems of Indian Thought'

Despite the doubt expressed by other scholars, the editor points out that the title of the work is Neelakesi, and it 'was intended by its author as a refutation of the Buddhist work Kundalakesi' which is now lost. The name of its author is not known, and from the circumstantial evidence (pp. 5-11) the editor is inclined to put him in the first century A D. The name of the commentator is Samayadivākaravāmanamuni who is accepted to be identical with Vāmanācārya, the author of Merumandarapurāṇam; and the editor puts him in the 14th century A D.

The editor has given a detailed summary of this work in his Introduction (pp. 136 ff.), and here and there he has given information

about Buddhism and Ajtvika sect etc which is useful for understanding the refutation of these systems by the author. The contents show what a wealth of Jaina dogmatic details is given by the author and with what a remarkable acumen the various arguments are advanced to refute different non Jaina systems.

From the study of the contents one is reminded of the works of Umāsvāti Samantabhadra Amitagati and others in Sanskrit What strikes one is that the editor has not perhaps distinguished the contents of Neelakesi from those of the Commentary in his summary. If an authentic and critical translation of the text alone is made available in English it would not be difficult to settle its age etc. after comparing its contents with those of other Jama texts in Prākrit and Sanskrit the dates of many of which are not as uncertain is that of Neelakesi. By distinguishing between the contents of the text and the commentary we can get a good picture of the intellectual equipment of the author some clear idea about the Buddhist texts which the author might have used and lastly some glimpses of the Buddhist influence in the Tamil country.

That the Jainas are known by the names Nirgrantha and Śramana in Tamil literature (pp 9 27) reminds us of the usage in the Ardhamāgadhi canon and in the works of Kundakunda etc If we get critical and literal English translations of early Jaina texts in Tamil a very fruitful field of research can be opened. On the one hand the details that we get about Jainism in Prākrit and Sanskrit works can be supplemented by these Tamila texts for ome of which greater antiquity is claimed and on the other, the dates of Tamil texts can be settled in the light of the chronology of Jain works in Prākrit and Sanskrit. I do appeal to Tamil scholars to prepare philologically authentic translations of early Jaina works in Tamil

Some of the remarks of the editor with regard to the customs etc in the Jaina community (pp 30 etc.) appear to be special in many cases to the Tamil with those in other provinces

Prof. Chakravarti deserves our sincere thanks for his labours on this important Tamil classic and its commentary both of which he has rescued from oblivion and presented their contents in English that they might be available to a wider public. We feel no doubt that Tamil scholars will welcome this volume with great pleasure.

A N UPADHYE.

#### THE JAINA ANTIQUARY

VOL. VÍ 1940

#### Edited by

Prof Hiralal Jaina M A LLB Prof A N Upadhye M A, D Litt Babu Kamta Prasad Juna M R A.S Pt. K Bhujubali Shastri, Vidyabhushana

Published at
THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY
ARRAH BIHAR INDIA

## CONTENTS.

| _   | The Design of A. Ole Income                                                                                                                | PAGES |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 1.  | JAINA LITERATURE IN TAMIL. By Prof. A. Chakravarti. M.A., I.E.S                                                                            | 18    |
| 2.  | ASOKA AND JAINISM. By Kamta Prasad Jaina, M R.AS                                                                                           | 9-16  |
| 3   | PRESIDENTIAL ADDRESS. By Prof. J. C. Jama, M.A.                                                                                            | 17-24 |
| 4   | BAHUBALI GOMMATESVARA. By K P. Mitia, MA., BL                                                                                              | 2534  |
| 5.  | JAINA LITERATURE IN TAMIL. By Prof A Chakravarti, MA, IE.S                                                                                 | 35—42 |
| 6.  | ASOKA AND JAINISM. By Kamta Prasad Jaina. MR A.S                                                                                           | 43-50 |
| 7   | THE SOUTHERN ASMAKA. By G. N. Saletore, M.A.                                                                                               | 5163  |
| \$  | THE SILAPPADIKARAM OR THE LAY OF THE ANKLET TRANSLATED WITH AN INTRODUCTION AND NOTES By V R Ramachandra Dikshitar—A. Chakravarti, MA, IES | 64—66 |
| 9   | NEW STUDIES IN SOUTH INDIAN JAINICM By Prof. B Seshagiri Rao, M A                                                                          | 6774  |
| 10. | REMNANTS OF THE 12TH JAINA SRUTANGA DITTHIVADA.  By Prof Hiralal Jaina                                                                     | 75—81 |
| 11. | SELECT CONTENTS OF ORIENTAL JOURNALS                                                                                                       | 82    |
| 12. | Jaina Bibliography                                                                                                                         | 83    |

#### JOURNAL OF THE UNIVERSITY OF BOMBAY

Published five times a year with original articles and abstracts of thesis of Research Works done by the students and teachers of this University in the following subjects

- No 1 History Economics & Sociology (July)
- No 2 Arts and Law (September)

Annual Subscription for Five Issues

- No 3 Physical Sciences including Mathematics (November)
- No 4 History Economics and Sociology (January)
- No 5 Biological Sciences including Medicine (March)

#### Rates of Subscription

| Anna ii Suoscripti      | 118         | 12/- |    |
|-------------------------|-------------|------|----|
|                         | , Nos I & 4 | Rs   | 5/ |
| ,                       | Nos 3 & 5   | Re   | 5/ |
| Number Two or a         | R           | 3/-  |    |
| For all kinds of Univer | sity News   |      |    |

Subscribe to the

BOMBAY UNIVERSITY BULLETIN

Annual Subscription - Rupee One Post Free

The Manager
Journal of the University of Bombay,
University of Bombay, Fort Bombay

D 13/

### "INDIAN CULTURE"

### (JOURNAL OF THE INDIAN RESEARCH INSTITUTE)

A high class research quarterly in English on Indology, conducted under the distinguished editorship of Drs. D. R. Bhandirkar. B M. Barua, B. C. Law, with a strong Advisory Committee, consisting of such eminent orientalists as Sir D. B Jayatilaka, Dsr. S. N. Das Gupta, Laksman Sarup, Radhakumud Mukerjee, P. K. Acharya, MMs Kuppuswami Sastri, Gananath Sen, and others, each of whom represents a particular section of Indian Culture.

It deals with all the branches of Indian Culture-Vedas, Philosophy, Buddhism. Jainism, Zoroastrianism. Ancient Indian Politics and Sociology, Indian Positive Sciences, History, Archaeology, Dravidiar Culture, etc. Among the contributors are the best orientalists of India and foreign lands including Drs. Sir B. N. Seal, Sir, A. B. Keith, Drs. Winternitz, Otto Schrader, Otto Stein, R. C. Mazumdar, P. K. Acharya, etc.

Indispensable for every lover of Indology. A most attractive get up and printing. Each issue contains about 200 pages. Price very moderately fixed Rs 6 or Sh 10 per annum (including postage).

Among the other publications of the Institute, which aims at wide propagation of Ancient Indian Culture and Wisdom by publication of the best products of Ancient Literature under various Series-Vedic Buddhistic, Jain, etc., are —

- (1) An encyclopaedic edition of the Rigveda with texts, commentaries and translations with elaborate research note in English, Bengali and Hindi
- (2) Gaya and Buddha Gaya. 2 Vols Rs 12
- (3) Barhut, 3 Vols. Rs. 27
- (4) Upavana Vinoda (a Sanskrit treatise on Arbori Horticulture), etc., etc., Rs 2-8.
- (5) Vangiya Mahakosa (each part), As 8
- (6) Books of the Buddhistic Series

For further particulars, please apply to

The Hony. General Secretary,
The Indian Research Institute
170 Maniktala Street,
Calcutta, (India)

#### RULES.

- 1 The I Jama Antiquary is an Anglo half yearly Journal which is issued in two parts, i.e., in June and December
- 2 The inland subscription is Rs 3 (including Jain Sidhanta Bhaskara) and foreign subscription is 4s 8d per annum, payable in advance Specimen copy will be sent on receipt of Rs 180
- 3 Only the literary and other descent advertisements will be accepted for publication The rates of charges may be ascertained on application to the Manager 'Jaina Antiquary The Jaina (Sidhanta Bhavana, Arrah (India) to whom all remittances should be made.
- 4 Any change of address should also be intimated to him promptly
- 5 In case of non receipt of the journal within a fortnight from the approximate date of publication the office at Arrah should be informed at-once
- The journal deals with topics relating to Jaina history, geography art, archaeology iconography epigraphy, numismatics religion literature philosophy, ethnology folklore etc., from the earliest times to the modern period
  - 7 Contributors are requested to send articles notes, etc., type-written, and addressed to K P Jain Esq., M R A S, Editor "Jaina Antiquary Aliganj, Dist Etah (India)
  - 8 The Editors reserve to themselves the right of accepting or rejecting the whole or portions of the articles, notes etc.
  - 9 The rejected contributions are not returned to senders if postage is not paid
  - 10 Two copies of every publication meant for review should be sent to the office of the journal at Arrah (India)
  - 11 The following are the editors of the journal who work honorarily simply with a view to foster and promote the cause of Jamology

Prof HIRALAL JAIN, M.A. LLB Prof A.N. UPADHYE M.A. DLitt B. KAMATA PRASAD JAIN, M.R.A.S Pt. K. BHUJABALI SHASTRI VIDYABHUSANA